
18/01/26 05:31 1/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Anarchisme: de feministische connectie

Door Peggy Kornegger

Oorspronkelijke titel: Anarchism - the feminist connection
Geschreven: 1975
Vertaling: FAM (Feministisch Anarchistische Madammen, Vlaams anarcha-feministisch collectief
1997)
Bron: http://home.scarlet.be/famweb/fam.html; Anarchism: the Feminist Connection, “Second
Wave”, voorjaar 1975.

De tekst Anarchism: the feminist connection van Peggy Kornegger werd vertaald door de autonome
groep FAM – Feministisch Anarchistische Madammen. De groep heeft zich in 2003 opgeheven. Het
artikel verscheen voor het eerst in het Amerikaanse magazine Second Wave in het voorjaar van 1975.

Anarchisme: de feministische connectie

Elf jaar geleden, toen ik op de middelbare school van een klein stadje in de staat Illinois (Verenigde
Staten) zat, had ik helemaal nog nooit van het woord ‘anarchisme’ gehoord. Het dichtstbij kwam ik
door te weten dat anarchisme “chaos” betekende. Zoals met socialisme en communisme,
overtuigden geschiedenislessen mij op de één of andere manier dat er geen verschil was tussen deze
en fascisme, een woord dat Hitler, concentratiekampen en allerlei vreselijke dingen in herinnering
bracht, en allemaal zaken die nooit gebeurden in een vrij land zoals het onze. Ik werd subtiel geleerd
het smakeloze voedsel van de Amerikaans politiek te slikken: gematigdheid, compromis, de kat uit de
boom kijken.

Ik leerde de les goed: het kostte me jaren om het vooroordeel en de verdraaiing, dewelke mijn
volledige educatie vormgegeven had, te onderkennen. De geschiedenis (orig. “his-story”, d.w.z. zijn
geschiedenis) van de (blanke) mensheid betekende juist dat; als een vrouw was ik gedegradeerd tot
een door anderen geleden (tweedehands) bestaan. Als anarchiste had ik helemaal geen bestaan. Een
hele brok van het verleden (en dus mogelijkheden voor de toekomst) zijn mij onthouden. Pas recent
heb ik ontdekt dat vele van mijn losse politieke impulsen en neigingen een gemeenschappelijk kader
deelden – dat is, de anarchistische of libertaire traditie. Het was als het plotseling rood zien na jaren
van kleurenblindheid.

Emma Goldman voorzag me van mijn eerste definitie van anarchisme:

“Anarchisme staat dan voor de bevrijding van de menselijke geest van de dominantie door religie,
de bevrijding van het menselijk lichaam van de heerschappij door eigendom, bevrijding uit de
boeien en beperkingen van een regering. Anarchisme staat voor een sociale orde gebaseerd op de
vrije groepering van individuen met als doel het produceren van werkelijk sociaal welzijn, een orde
die aan elk menselijk wezen vrije toegang tot de aarde zal garanderen en volledig genot van de
noodzakelijkheden van het leven, overeenkomstig individuele verlangens, smaken en
neigingen.”[1]

https://anarchisme.nl/namespace/peggy_kornegger
http://home.scarlet.be/famweb/fam.html


Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

Vrij snel begon ik mentale connecties te maken tussen anarchisme en radicaal feminisme. Het werd
heel belangrijk voor mij om sommige van de percepties op dit gebied neer te schrijven, als een
manier om de opwinding die ik voelde over anarcha-feminisme aan anderen te communiceren. Het
lijkt cruciaal dat we onze visies met elkaar delen om op die manier sommige van de barrières die
aanleiding geven tot misbegrip en versplintering te ontzenuwen. Hoewel ik mijzelf een anarcha-
feministe noem, kan deze definitie gemakkelijk socialisme, communisme, cultureel feminisme,
lesbisch separatisme of enig ander uit een dozijn andere politiek labels inhouden. Zoals Su Negrin
schrijft: “Geen enkele politieke paraplu kan al mijn behoeftes omvatten”[2]. Misschien hebben we
meer gemeen dan we denken te hebben. Hoewel ik hier schrijf over mijn eigen reacties en percepties,
toch zie ik noch mijn leven, noch mijn gedachten, als gescheiden van die van andere vrouwen. In feite
is één van mijn meest vaste overtuigingen betreffende de vrouwenbeweging het feit dat we een
ongelofelijke gemeenschappelijkheid delen qua visie. Het doel van mijn deelname aan deze visie is
niet om definitieve statements te geven, of starre antwoorden, maar eerder om bij te dragen aan
mogelijkheden en veranderlijke verbindingen die zich hopelijk onder ons verspreiden en bijdragen aan
een voortdurend proces van individuele en collectieve groei en evolutie/revolutie.

Wat betekent anarchisme nu werkelijk?

Anarchisme is zo lang belasterd en verkeerd geïnterpreteerd dat het belangrijkste om mee te
beginnen misschien is een verklaring te geven van wat het wel en wat het niet is. Het waarschijnlijk
meest voorkomende stereotype van de anarchist is een kwaadwillig-uitziende man, die een
aangestoken bom onder een zwarte cape verstopt, klaar om van alles en iedereen op zijn pad te
vernietigen of te vermoorden. Dit beeld bewerkstelligt angst en afkeer bij de meeste mensen,
ongeacht hun politieke voorkeur; vandaar dat anarchisme wordt afgedaan als lelijk, gewelddadig en
extreem. Een andere verkeerde opvatting is de anarchist als onpraktische idealist, die zich bezighoudt
met nutteloze, utopische abstracties en zonder voeling met de concrete realiteit. Het resultaat:
anarchisme wordt nog maar eens afgedaan, deze keer als een ‘onmogelijke droom’.

Geen van beide beelden is accuraat (hoewel er zowel anarchistische moordenaars als idealisten
geweest zijn – zoals het geval is in vele politieke bewegingen links en rechts). Wat accuraat is, hangt
natuurlijk af van iemands referentiekader. Er zijn verschillende soorten anarchisten, net zoals er
verschillende soorten socialisten zijn. Waarover ik het hier zal hebben is communistisch anarchisme,
wat ik als virtueel identiek zie aan libertair (dit is niet-autoritair) socialisme. Labels kunnen
verschrikkelijk verwarrend zijn, dus in de hoop de term te verklaren, zal ik anarchisme definiëren door
gebruik te maken van drie belangrijke principes (waarvan ik van mening ben dat elk van deze
verbonden is aan een radicaal-feministische analyse van de maatschappij – zie verder):

1. Geloof in de afschaffing van autoriteit, hiërarchie, regering/overheid. Anarchisten eisen de
opheffing (eerder dan het bezitnemen) van macht – van mens over mens, van staat over
gemeenschap. Daar waar vele socialisten oproepen voor een arbeidersklasse-regering en een
eventueel ‘wegkwijnen van de staat’, geloven anarchisten dat de middelen de doeleinden creëren,
dat een sterke staat zelfbestendigend wordt. De enige weg om anarchisme te bereiken (volgens de
anarchistische theorie) is door middel van de creatie van coöperatieve, antiautoritaire vormen. Het
scheiden van het proces en de revolutionaire doeleinden is het verzekeren van de voortzetting van
verdrukkende structuur en stijl.

2. Geloof in zowel individualiteit en collectiviteit. Individualiteit is niet onverenigbaar met
communistisch denken. Er moet dus een onderscheid gemaakt worden tussen het ‘grove



18/01/26 05:31 3/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

individualisme’, dat competitie en een veronachtzaming van anderen aanmoedigt, en echte
individualiteit, wat vrijheid zonder inbreuk op iemand anders vrijheid impliceert. Dit betekent in het
bijzonder, in termen van sociale en politieke organisatie, het balanceren van individueel initiatief en
collectieve actie door middel van de creatie van structuren die beslissingsprocessen mogelijk maken
welke in de handen rusten van allen in een groep, gemeenschap of fabriek, en niet in de handen van
‘representanten’ of ‘leiders’. Het betekent coördinatie en actie via een niet-hiërarchisch netwerk
(eerder overlappende cirkels dan een piramide) van kleine groepen of gemeenschappen. (Zie de
omschrijving van de Spaanse anarchistische collectieven in de volgende sectie). Tenslotte betekent
het, dat een succesvolle revolutie inhoudt dat niet-gemanipuleerde, autonome individuen en groepen
samenwerken om “directe, niet-gemedieerde controle over de maatschappij en van hun eigen leven
te nemen.”[3]

3. Geloof in zowel spontaniteit als organisatie. Anarchisten zijn lang beschuldigd van het bepleiten
van chaos. In feite denken de meeste mensen dat anarchisme een synoniem is voor wanorde,
verwarring, geweld. Dit is een totaal verkeerde voorstelling van wat anarchisme voor staat.
Anarchisten ontkennen de noodzaak van organisatie niet; ze stellen enkel dat dit van onderop moet
komen en niet van bovenaf, van binnenuit eerder dan van buitenaf. Extern opgelegde structuur of
rigide regels welke manipulatie en passiviteit voeden zijn de meest gevaarlijke vormen die een
zogenaamde ‘revolutie’ kan aannemen. Niemand kan de precieze vorm van de toekomst dicteren.
Spontane actie binnen de context van een specifieke situatie is noodzakelijk als we een maatschappij
zullen creëren die beantwoordt aan de veranderende noden van veranderende individuen en
groepen. Anarchisten geloven in vloeiende vormen: kleinschalige participatieve democratie in
samenloop met grootschalige collectieve samenwerking en coördinatie (zonder verlies van individueel
initiatief).

Dus anarchisme klinkt geweldig, maar hoe kan dat nou werken? Dit soort Utopische romantiek kan
geen enkele relatie tot de werkelijkheid hebben… toch? Fout. Anarchisten zijn op een aantal
momenten wel degelijk succesvol geweest (zij het tijdelijk, waarover weinig bekendheid bestaat).
Spanje en Frankrijk hebben een bijzonder lange geschiedenis van anarchistische activiteiten. Het was
dan ook in deze twee landen dat ik de meest spannende implementatie van de anarchistische theorie
vond.

Voorbij theorie - Spanje 1936-39, Frankrijk 1968

“De revolutie is iets van de mensen, een creatie door het volk; de contrarevolutie is iets van de
Staat. Dit is altijd zo geweest en zal altijd zo zijn, of dit nu in Rusland, Spanje of China
is.”[4]Anarchistische Iberische Federatie (FAI), Tierra y Libertad, 3 juli 1936

De zogenaamde Spaanse Burgeroorlog wordt over het algemeen gezien als een eenvoudig gevecht
tussen Franco’s fascistische troepen en diegene die zich hard maakten voor de liberale democratie.
Wat over het hoofd wordt gezien, of genegeerd, is dat er veel meer plaats vond in Spanje dan enkel
een burgeroorlog. Een breed gedragen sociale revolutie gebaseerd op anarchistische principes nam in
grote delen van het land sterk en concreet vorm aan. De stapsgewijze beknotting en uiteindelijke
vernietiging van deze libertaire beweging is minder belangrijk om hier te bediscussiëren dan wat
daadwerkelijk bereikt was door de vrouwen en mannen die er onderdeel van waren. Tegen de
ongelofelijk uitdagingen in, maakte zij het anarchisme werken.

De verwezenlijking van de anarchistische collectivisatie en het arbeiderszelfbestuur tijdens de



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

Spaanse Revolutie geeft een klassiek voorbeeld van organisatie-plus-spontaniteit. In zowel agrarisch
als industrieel Spanje was anarchisme onderdeel van het algemene bewustzijn. In de landelijke
gebieden hadden de mensen een lange traditie van communalisme; veel dorpen deelden
gemeenschappelijk bezit of gaven grond aan degenen die niets hadden. Decennia van agrarisch
collectivisme en samenwerking legde het fundament voor een theoretisch anarchisme, dat (via de
Italiaanse revolutionair Giuseppe Fanelli, een vriend van Michael Bakoenin) in jaren 70 van de
negentiende eeuw naar Spanje kwam en uiteindelijk het anarcho-syndicalisme voortbracht – de
toepassing van anarchistische principes in industriële vakbondsorganisatie.

De Nationale Confederatie van Arbeid (CNT), opgericht in 1910, was de anarcho-syndicalistische
vakbond (welke nauw samenwerkte met de militante Anarchistische Iberische Federatie, FAI) die
instructie en voorbereiding bood voor het arbeiderszelfbestuur en de collectivisaties. Tienduizenden
boeken, kranten en pamfletten, verspreid tot in bijna alle uithoeken van Spanje, droegen bij aan een
nog beter algemeen begrip van de anarchistische ideeën.[5] Anarchistische principes van non-
hiërarchische samenwerking en individueel initiatief, gecombineerd met anarcho-syndicalistische
tactieken van sabotages, boycots, algemene stakingen en trainingen in productie en economie gaven
arbeiders achtergrond in zowel theorie als praktijk. Dit leidde tot de succesvolle spontane onteigening
van zowel fabrieken als landbouwgrond na juli 1936.

Toen in Spanje rechts op 19 juli 1936 met een militaire machtsovername reageerde op de electorale
overwinning van het linkse Frente Popular (Volksfront), vocht het volk met een vurigheid terug die de
militaire coup binnen 24 uur in de kiem smoorde. Het succes van de verkiezingen was ditmaal
uitzonderlijk; een totale sociale revolutie was begonnen. Terwijl de fabrieksarbeiders tot stakingen
overgingen of zelfs de fabriek overnamen, negeerden de landarbeiders de grootgrondbezitters en
begonnen de grond zelfstandig te bewerken. In korte tijd was meer dan 60% van de landbouwgrond
in Spanje gecollectiviseerd – zonder grootgrondbezitters, bazen of competitieve prikkel. De industriële
collectivisatie vond vooral plaats in Catalonië, waar de anarcho-syndicalistische invloed het grootst
was. Omdat 75% van de Spaanse industrie zich in Catalonië bevond, was dit niet zomaar een
prestatie.[6] Na 75 jaar van voorbereiding en strijd werd collectivisatie bereikt door de spontane,
gemeenschappelijke actie van individuen, toegewijd aan libertaire principes.

Maar wat betekende deze collectivisatie? En hoe werkte dit? Over het algemeen werkte de
anarchistische collectieven op twee niveaus: 1 kleinschalige directe democratie en 2 grootschalige
coördinatie met controle vanuit de basis. Op elk niveau stonden decentralisatie en individueel
initiatief centraal. In de fabrieken en dorpen werden representanten gekozen voor raden die
administratieve en coördinerende taken vervulden. Besluiten werden altijd genomen op de bredere
ledenbijeenkomsten, waaraan alle arbeiders deelnamen. Om voor de gevaren van representatie te
waken, waren de representanten zelf arbeiders en waren zij zowel periodiek als direct vervangbaar.
Deze raden en comités vormden de basis van het zelfbestuur. Van daaruit konden zij de coördinatie
verder uitbreiden via losse federaties welke arbeiders en bedrijven vanuit de gehele industrie of een
bepaald geografisch gebied verbonden. Op deze manier vond distributie en verdeling van goederen
plaats, en kon men programma’s voor het algemeen belang opzetten, zoals de ontwikkeling van
irrigatiesystemen, transport en communicatie. Ook hierbij lag de nadruk op het proces van-onder-
naar-boven. Deze zeer verraderlijke balans tussen individualiteit en collectivisme werd het best
gerealiseerd door de Federatie van Landarbeiders van Levant, waar 900 collectieven onderdeel van
waren, en de Federatie van Collectieven in Aragon, waar 500 collectieven deel van uitmaakten.

Het gelijkschakelen van de lonen was waarschijnlijk het belangrijkste aspect van het zelfbestuur. Dit
vond op vele manieren uiting. Vaak kreeg het vorm door middel van het “familie-inkomen”, waarbij
arbeiders werden uitbetaald in de vorm van geld of coupons naar gelang haar/zijn behoefte en van



18/01/26 05:31 5/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

degene die daar mede afhankelijk van waren. Goederen die in overvloed waren werden vrijelijk
gedistribueerd, terwijl andere met “geld” te verkrijgen waren. De voordelen die de gelijkschakeling
van de lonen met zich meebracht waren enorm. Nadat de enorme winsten in de handen van een paar
mannen waren uitgeschakeld, werd het geld dat daardoor overbleef gebruikt voor de modernisering
van de industrie (de aankoop van nieuw materieel, betere arbeidsomstandigheden) en om het land te
verbeteren (irrigatiesystemen, dammen, aankoop van tractoren etc.). Producten werden niet alleen
beter en efficiënter geproduceerd, de prijs daalde ook nog eens. Dit gold voor verschillende takken
van de industrie: textiel, metaal en munitie, gas, water, elektriciteit, bakkerijen, visserij, transport,
spoorwegen, telefonie, gezondheidszorg etc. De arbeiders genoten een kortere werkweek, betere
arbeidsomstandigheden, gratis gezondheidszorg, een werkloosheidsuitkering en nieuwe trots in hun
werk. Creativiteit werd bevorderd door het zelfbestuur en de geest van wederzijdse hulp; arbeiders
wilden producten leveren die van betere kwaliteit waren dan die gemaakt onder uitbuitende
omstandigheden. Ze wilde laten zien dat socialisme werkt, dat competitie en hebzucht onnodig zijn.
Binnen een paar maanden was de levensstandaard in veel gebieden in Spanje 50-100% verbeterd.

De verworvenheden van de anarchisten in Spanje gingen echter verder dan enkel de verbetering van
de levensstandaard en economische gelijkheid; ze behelsde de realisatie van fundamentele
menselijke idealen: vrijheid, individuele creativiteit en gemeenschappelijke samenwerking. De
anarchistische collectieven in Spanje waren geen mislukking: ze werden van buitenaf vernietigd.
Degene die geloofden in een sterke staat (zowel rechts als links) deden er alles aan om het sociale
experiment uit te wissen – uit Spanje én de geschiedenis. Het succes van het anarchisme van de
ruwweg acht miljoen mensen in Spanje begint nu pas ontdekt te worden.

“Het is voor jezelf dat je de revolutie maakt.”[7] Daniel en Gabriel Cohn-Bendit

Anarchisme heeft ook in de Franse geschiedenis een belangrijke rol gespeeld. In plaats van in het
verleden te graven, wil ik me echter richten op een hedendaagse gebeurtenis – mei/juni 1968. De
gebeurtenissen in mei en juni zijn van significante betekenis omdat ze bewijzen dat een algemene
staking en overname van de fabrieken door de werkers, en de universiteiten door de studenten, ook
kan in een modern, kapitalistisch, consumptie georiënteerd land. De onderwerpen die door de
studenten en arbeiders in Frankrijk werden aangekaart (bijv. zelfbeschikking, de kwaliteit van leven)
gingen dwars door de klassenverschillen en waren van enorme betekenis voor de mogelijkheid van
revolutionaire verandering in een post-schaarste samenleving.

Op 22 maart 1968, bezette studenten aan de Universiteit van Nanterre de administratieve gebouwen
van hun school, onder hen anarchist Daniel Cohn-Bendit. Zij riepen op voor een einde aan zowel de
Vietnamoorlog en de onderdrukking van henzelf als studenten. Hun eisen waren vergelijkbaar met die
van studenten in Columbia tot Berlijn, die protesteerden tegen het zogenaamde in loco parentis,
waarbij de school naar eigen inzicht in het veronderstelde belang van studenten mag handelen. De
universiteit werd gesloten en de protesten verspreidden zich verder naar de wijk Sorbonne. De
SNESUP (de vakbond van middelbare school- en universiteitsdocenten) riep op tot een staking en de
UNEF (de studentenvakbond) organiseerde voor 6 mei een demonstratie. Die dag botsten studenten
en de politie in de wijk Quartier Latin in Parijs; de demonstranten bouwden barricades in de straten en
velen werden op brute wijze door de oproerpolitie mishandeld. De 7de was het aantal demonstranten
tot tussen de twintig tot vijftigduizend mensen gegroeid die, al Internationale zingend, richting Etoile
trokken. De volgende dagen werden de botsingen tussen de demonstranten en de politie in Quartier
Latin steeds gewelddadiger en er ontstond steeds grotere maatschappelijke afschuw tegen de
politierepressie. Er kwamen gesprekken tussen de bonden van de arbeiders, docenten en studenten.
De UNEF en FEN (docentenvakbond) riepen op tot een onbegrensde staking en demonstraties. Op 13



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

mei zouden vervolgens zo’n zeshonderdduizend mensen – studenten, docenten en arbeiders – door
Parijs demonstreren uit protest.

Diezelfde dag gingen de werknemers van de Sud-Aviation-fabriek in Nantes over tot een staking (een
stad met de sterkste anarcho-syndicalistische traditie in Frankrijk).[9] Deze actie initieerde de
grootste algemene staking in het land ooit. Zo’n tien miljoen mensen namen deel – “arbeiders,
intellectuelen, zelfs voetbalspelers.”[10] Banken, postkantoren, tankstations, winkelketens, allen
werden gesloten, metro en bus reden niet meer en afval stapelde op terwijl vuilnismensen zich bij de
staking aansloten. De Sorbonne werd bezet door studenten, leraren en iedereen kon langskomen om
deel te nemen aan de discussies die er plaatsvonden. Het politieke debat trok de gehele basis van de
Franse kapitalistische samenleving in twijfel. Overal in Parijs verschenen posters en graffiti met
leuzen als “Het is verboden te verbieden”, “Leven zonder dode tijd”, “Alle macht aan de verbeelding”
en “Hoe meer je consumeert, hoe minder je leeft.” Mei en juni werden “een aanval op het
establishment” en een “festival in de straten.”[11] Oude scheidslijnen tussen de middenklasse en
werkende klasse werden betekenisloos toen jonge arbeiders en studenten elkaar ontmoetten terwijl
ze vergelijkbare eisen stelden: bevrijding van een autoritair en onderdrukkend systeem (universiteit
en fabriek) en het recht om beslissingen over hun eigen levens te maken.

De mensen in Frankrijk stonden aan de vooravond van een totale revolutie. Een algemene staking
had het land volledig verlamd. De studenten bezetten de universiteiten en arbeiders de fabrieken.
Wat hen enkel nog te doen stond was de fabrieken weer in beweging te zetten op hun eigen,
ongemedieerde voorwaarden en voor niets minder dan zelfbestuur. Helaas is dit niet gebeurd.
Autoritaire politiek en bureaucratische methodes sterven moeilijk, en de meeste vakbonden in
Frankrijk waren nu juist op beide gestoeld. Net als in Spanje werkte de Communistische Partij tegen
de direct spontane acties van de mensen in de straten. De leiders van de CGT (de Communistische
Arbeidersbond) probeerden het contact tussen studenten en arbeiders te voorkomen waardoor een
verenigd links onmogelijk zou worden. Terwijl president de Gaulle de politie verder mobiliseerde en er
nog harder geweld werd gebruikt, accepteerden veel stakers beperkte tegemoetkomingen (hogere
lonen, kortere werkdagen etc.) en gingen terug aan het werk. De studenten zetten hun bloedige
confrontaties met de politie voort maar het met momentum was voorbij. Tegen het einde van juni was
de ‘normaliteit’ in Frankrijk teruggekeerd onder hetzelfde oude Gaullistische regime.

Wat er in 1968 in Frankrijk gebeurde staat in sterke relatie tot dat wat er in Spanje gebeurde in 1936;
in beide gevallen werden anarchistische principes niet alleen bediscussieerd, maar ook toegepast. De
reden dat de arbeiders in Frankrijk nooit tot het realiseren van zelfbestuur zouden komen, zou kunnen
zijn doordat anarcho-syndicalisme in Frankrijk niet zo sterk was in de jaren voor 1968, als dat in
Spanje voor 1936 het geval was. Natuurlijk is dit te vereenvoudigd; een daadwerkelijke verklaring van
de “mislukte” revolutie kan wellicht nooit gevonden worden. Wat echter belangrijk is, is dat het
überhaupt gebeurde. Mei en juni 1968 weerleggen het algemene geloof dat revolutie onmogelijk is in
een geavanceerde kapitalistische maatschappij. De kinderen van de Franse midden- en
arbeidersklasse, opgegroeid in inactiviteit, dom consumentisme en vervreemdende arbeid verwierpen
veel meer dan kapitalisme. Ze trokken autoriteit zelf in twijfel en eiste het recht op een vrij en
betekenisvol bestaan. De redenen voor revolutie in een moderne industriële samenleving zijn dus niet
beperkt tot honger en materiële schaarste. Ze dragen ook het verlangen voor menselijke bevrijding
van alle vormen van overheersing in zich – in essentie een radicale verandering van de
“levenskwaliteit.”[12] Deze behoeftes veronderstellen de noodzaak van een libertaire samenleving
waardoor anarchisme niet langer als een anachronisme kan worden gezien.

“Er wordt vaak gezegd dat anarchisten in een droomwereld leven en de dingen die vandaag de dag



18/01/26 05:31 7/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

gebeuren niet zien. Maar wij zien ze maar al te goed, in al hun ware kleuren. Dat is juist wat ons
met een bijl het bos van vooroordelen dat ons omringt in doet lopen.”[13]Peter Kropotkin

Er zijn twee redenen waarom de revolutie in Frankrijk werd afgebroken: 1 onvoldoende voorbereiding
in de theorie en praktijk van het anarchisme 2 de enorme macht van de staat, samen met de
autoritaire en bureaucratische mentaliteit van potentieel sympathieke, linkse groeperingen. In Spanje
was de revolutie wijder verspreid en standvaster door de grondige voorbereiding. Toch werd deze nog
altijd door een fascistische staat en de autoritaire linkervleugel verslagen. Het is belangrijk om deze
twee factoren mee te nemen in de kijk op de stand van zaken in het Verenigde Staten van vandaag
de dag. We hebben niet alleen een machtige staat tegenover ons, wiens leger, politie en nucleaire
wapens de hele mensheid zouden kunnen uitroeien; we zien ook een ontzag voor autoriteit en
hiërarchie waarvan het voortbestaan zeker wordt gesteld door de passiviteit die thuis wordt gevoed
door familie, school, kerk en het tv-scherm. Daarnaast is de Verenigde Staten een enorm land met
een slechts kleine, sporadische voorgeschiedenis van anarchistische activiteiten. Het lijkt dan ook dat
we niet alleen onvoorbereid zijn, maar ook letterlijk overschaduwd worden door een staat die
machtiger is dan die van Frankrijk en Spanje samen. Te stellen dat we de schijn ongelofelijk tegen
hebben is een understatement.

Maar wat blijft ons overig na het omschrijven van de vijand als een meedogenloos en
onoverwinnelijk? Als we ons niet toestaan om verlamd te raken door fatalisme en futiliteit, zou het
ons ertoe kunnen dwingen de revolutie te herformuleren op een manier waarbij anarcha-feminisme
als raamwerk dient van waaruit menselijke bevrijding kan worden gezien. Het zijn vrouwen die nu de
sleutel tot het conceptualiseren van de revolutie bezitten, vrouwen die zich realiseren dat revolutie
niet langer kan betekenen dat men de macht grijpt of staat voor de overheersing van de ene over de
andere groep – onder welke omstandigheid, of voor enige duur dan ook. Het is overheersing zelf wat
moet worden afgeschaft. Het overleven van de planeet hangt er zowaar van af. We kunnen het
mannen niet langer toestaan om moedwillig het milieu te manipuleren voor hun eigenbelang, net als
dat het niet meer toegestaan kan worden dat hele volkeren worden uitgeroeid. De aanwezigheid van
het patriarchaat en een autoritaire geest bedreigt het bestaan van ons mensen en de aarde.
Wereldwijde bevrijding en libertaire politiek zijn noodzaak geworden, niet slechts utopische dromen.
We moeten “de voorwaarden voor het leven in handen zien te krijgen willen we overleven.”[14]

De nadruk te leggen op anarcha-feminisme als het noodzakelijke revolutionaire raamwerk voor onze
strijd, ontkent de enorme taak die voor ons ligt niet. We zien “maar al te goed” de oorzaken van onze
onderdrukking en de enorme macht van de vijand. We zien dat het pad, weg uit de dodelijke
historische cyclus van incomplete en afgebroken revoluties, om nieuwe definities en tactieken vraagt
– een pad dat ons leidt naar het “uithollingsproces”[15] zoals later omschreven in het hoofdstuk “De
utopie verwezenlijken.” Als vrouwen zijn we bijzonder geschikt voor de deelname aan dit proces. De
jaren ondergronds hebben ons geleerd om verborgen, subtiel, geslepen, stil, vasthoudend, direct
gevoelig en een expert in communicatie te zijn.

Om te overleven hebben we geleerd een web van opstanden te weven die onzichtbaar waren voor het
oog van de “meester”.

Wij weten hoe laarzen er uit zien als ze van onderaf bekeken worden,
Wij kennen de filosofie van de laars…
Snel zullen we als onkruid binnenvallen,
overal, maar langzaam;

De gevangen planten zullen met ons rebelleren,
hekken zullen omgaan,



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

stenen muren zullen afbrokkelen en omvallen,
er zullen geen laarzen meer zijn.

In de tussentijd zullen we aarde eten en slapen;
we wachten onder jouw voeten.
Als we roepen ‘Ten Aanval’
zal je eerst niets horen.[16]

Anarchistische voorbereiding is niet niet-bestaand in dit land. Het bestaat in de hoofden en acties van
vrouwen die zichzelf voorbereiden (vaak onbewust) voor een revolutie waarvan de vorm de
historische onvermijdelijkheid en het historische proces zelf zal verpletteren.

Anarchisme en de vrouwenbeweging

“De ontwikkeling van zusterschap is een unieke bedreiging, aangezien ze gericht is tegen het
algemene sociale en psychologische model van hiërarchie en overheersing… ”[17]Mary Daly

“Overal in het land, begonnen onafhankelijke vrouwengroepen te functioneren zonder de structuur,
leiders en andere oudere organisatievormen van mannelijk links, wat onafhankelijke en parallelle
organisaties creëerde die vergelijkbaar met die van anarchisten ten alle tijden en plekken. En dit
was geen toeval.”[18]Cathy Levine

Ik ben nog niet ingegaan op de kwestie van rol de vrouw in Spanje of Frankrijk, maar het kan in één
enkel woord worden samengevat – onveranderd. Anarchistische mannen zijn niet veel beter geweest
in hun onderwerping van vrouwen dan mannen elders.[19] Vandaar de absolute noodzakelijkheid van
een feministische anarchistische revolutie. Anders verworden de principes waarop anarchisme
gebaseerd is tot volstrekte hypocrisie.

De huidige vrouwenbeweging en een radicaal-feministische analyse van de maatschappij hebben veel
bijgedragen aan het libertair gedachtegoed. In feite beweer ik dat feministes gedurende jaren
onbewuste anarchisten geweest zijn zowel in theorie als in praktijk. Nu is het nodig dat we bewust de
connecties tussen anarchisme en feminisme beginnen te beseffen en dat kader gebruiken voor ons
denken en onze acties. We moeten in staat zijn erg duidelijk te zien waarheen we willen gaan en hoe
we er willen geraken. Om meer effectief te zijn, om de toekomst, waarvan wij voelen dat ze mogelijk
is, te creëren, moeten we ons realiseren dat datgene dat we willen is niet verandering maar totale
transformatie.

Het radicaal-feministisch perspectief is bijna puur anarchisme. De theorie wijst de nucleaire familie als
de basis aan voor alle autoritaire systemen. De les die het kind leert, van vader, leraar, baas, God, is
te GEHOORZAMEN aan de grote anonieme stem van de Autoriteit. Gradueren van kind-zijn tot
volwassenheid is het worden van een ten volle ontwikkelde automaat, niet capabel om helder dingen
in vraag te stellen of zelfs te denken. We bevinden ons nu midden in Amerika, alles gelovend wat we
verteld werden en verdoofd de destructie van het leven overal rondom ons accepterend.

Feministes rekenen af met een geest-verkrachtend proces – de door mannen overheersende houding
tegenover de externe wereld die enkel subject-tot-object relaties toelaat. Traditionele mannelijke



18/01/26 05:31 9/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

politiek reduceert mensen tot een object status om hen vervolgens te domineren en te manipuleren
voor abstracte “doeleinden”. Vrouwen daarentegen proberen een bewustzijn van ‘de ander’ te
ontwikkelen op alle gebieden. Wij zien subject-tot-subject-relaties niet alleen als wenselijk maar als
noodzakelijk. (Velen van ons hebben precies daarom gekozen om alleen met vrouwen te werken en
alleen vrouwen te beminnen – dergelijke relaties zijn zoveel meer mogelijk.) (sic) Samen werken we
om ons inlevingsvermogen en begrip van andere levende dingen te ontplooien en ons te identificeren
met deze entiteiten buiten onszelf, in plaats van hen te objectiveren en te manipuleren. Op dit punt is
respect voor alle leven een eerste vereiste voor ons eigenste overleven.

Radicaal-feministische theorie bekritiseert ook mannelijke hiërarchische denkpatronen – waarin
rationaliteit domineert over sensualiteit, geest heerst over intuïtie, en voortdurende splitsingen en
polariteiten (actief/passief, kind/volwassene, gezond/ongezond, werk/spel, spontaniteit/organisatie)
ons vervreemden van de geest-lichaam ervaring als één geheel en het continuüm van menselijke
ervaring. Vrouwen proberen van deze scheidingen af te komen en in harmonie te leven met het
universum als geheel, als mensen geïntegreerd en toegewijd aan de collectieve genezing van onze
individuele wonden en schisma’s.

In de praktijk hebben feministes in de vrouwenbeweging zowel successen als mislukkingen gekend in
de afschaffing van hiërarchie en dominantie. Ik geloof dat vrouwen frequent spreken en handelen als
‘intuïtieve’ anarchisten; dit wil zeggen, we benaderen of neigen tot een complete afwijzing van elk
patriarchaal denken en manier van organiseren. Deze benadering wordt echter geblokkeerd door de
machtige en verraderlijke vormen die het patriarchaat aanneemt – in onze gedachten en onze relaties
met elkaar. Leven binnen en geconditioneerd zijn door een autoritaire maatschappij belet ons dikwijls
die essentiële connectie tussen feminisme en anarchisme te maken. Wanneer we zeggen dat we het
patriarchaat bevechten, is het niet steeds duidelijk voor allen van ons dat dit betekent het bevechten
van elke hiërarchie, elk leiderschap, elke regering, en de eigenste idee van autoriteit zelf. Onze
impulsen in de richting van collectief werk en kleine groepen zonder leiders zijn anarchistisch
geweest, maar in de meeste gevallen hebben we ze niet bij deze naam genoemd. En dat is belangrijk,
want een begrip van feminisme als anarchisme zou voor vrouwen als een springplank kunnen dienen,
weg van reformisme en lapmiddelen, in de richting van een revolutionaire confrontatie met de
fundamentele natuur van autoritaire politiek.

Als we “het patriarchaat willen omverwerpen”, dan moeten we praten over wat anarchisme echt
betekent en moeten we dit als kader gebruiken om onszelf en de structuur van ons dagelijks leven te
veranderen. Feminisme betekent niet dat vrouwen economische topfuncties gaan vervullen of dat we
een vrouwelijke president krijgen, feminisme betekent géén economische machtsconcentraties en
géén president. Het ‘Equal Rights Amendment’ (wetgeving betreffende gelijke rechten) zal de
maatschappij niet veranderen. Het geeft vrouwen enkel het ‘recht’ om zich in te passen in een
hiërarchische economie. Seksisme bestrijden betekent ingaan tegen elke hiërarchie – economisch,
politiek en persoonlijk. En dat betekent een anarcha-feministische revolutie.

Wanneer precies zijn feministen anarchistisch geweest, en wanneer zijn we gestopt dit te zijn? Toen
de tweede feministische golf zich in de late jaren 60 over het land verspreidde weerspiegelde de vorm
die vrouwengroepen aannamen dikwijls een onuitgesproken libertair bewustzijn. Vanuit hun
weerstand tegen de competitieve machtsspelletjes, de onpersoonlijke hiërarchie en de
massaorganisatie-tactieken van de mannelijke politiek gingen vrouwen zich apart verenigen in kleine,
leiderloze groepen die werkten aan bewustwording, aan persoonlijke onderwerpen in ons dagelijks
leven.

Door directe communicatie probeerden we te raken aan de wortels van onze onderdrukking, door
onze tot dan toe ongewaardeerde waarnemingen en ervaringen te delen. We leerden van elkaar dat
politiek niet iets is dat ver van ons af staat, maar dat zich afspeelt in ons hoofd, onze lichamen en



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

tussen individuen. Persoonlijke relaties konden ons onderdrukken als politieke klasse en deden dat
ook. Onze ellende en zelfhaat waren een onmiddellijk gevolg van mannelijke dominantie – thuis, op
straat, op het werk en in politieke organisaties.

In verscheidene gebieden van de V.S. ontwikkelden zich dus bewustzijnsbevorderende groepen als
een spontane, directe (re)actie tegen patriarchale vormen. De nadruk op de kleine groep als
basiseenheid van organisatie, op het persoonlijke en het politieke, op anti-autoritarisme en op
spontane directe actie was in essentie anarchistisch. De structuur van de vrouwengroepen vertoonde
een treffende gelijkenis met die van anarchistische affiniteitsgroepen binnen anarcho-syndicalistische
vakbonden in Spanje, Frankrijk en veel andere landen. Toch noemden we onszelf niet anarchistisch en
hadden we onszelf nog niet bewust georganiseerd rond anarchistische principes. In die tijd hadden we
nog niet eens een eigen communicatienetwerk of uitwisseling van kennis en vaardigheden. Nog
voordat de vrouwenbeweging meer was dan een handvol geïsoleerde groepen, in het duister tastend
naar antwoorden, bestond anarchisme als een ongespecificeerd idee in onze geesten.

Ik geloof dat dit vrouwen in de unieke positie brengt de draagsters te zijn van een onderhuids
anarchistisch bewustzijn dat, indien uitgesproken en geconcretiseerd, ons verder kan brengen dan om
het even welke voorgaande groep in de richting van het bereiken van de totale revolutie. Als het
intuïtieve anarchisme van vrouwen aangescherpt en verduidelijkt wordt, betekent het een enorme
sprong vooruit (of voorbij) in de strijd voor de menselijke bevrijding. Radicaal-feministische theorie
ziet feminisme als de Ultieme Revolutie. Dit klopt, doch enkel wanneer we onze anarchistische wortels
erkennen en opeisen. Als we er niet in slagen de link te zien tussen feminisme en anarchisme werken
we niet meer aan een revolutie en zitten we gevangen in ‘de oude mannelijke politieke waarheid’. Het
wordt tijd te stoppen in het duister te tasten, en inzien wat we gedaan hebben en doen in de context
van waar we uiteindelijk willen toe komen.

Bewustzijnsgroepen waren een goed begin, maar ze verzonken dikwijls in het praten over persoonlijke
problemen, waardoor ze er niet in slaagden de sprong te maken naar directe actie en politieke
confrontatie. Groepen die zich wel organiseerden rond een bepaald thema of project ondervonden
soms dat de “tirannie van de structuurloosheid” even destructief kon zijn als de “tirannie van de
tirannie.”[20] Het falen om organisatie met spontaniteit te combineren zorgde er dikwijls voor dat
mensen met meer vaardigheden of meer persoonlijk charisma als leiders opstonden. De wrevel en de
frustratie bij de ‘volgelingen’ veroorzaakte interne conflicten, schuldreflexen en machtsstrijd. Dit
leidde te vaak tot volledige inefficiëntie of een teruggrijpen naar 'meer structuur' (in de oude
mannelijke boven/onder betekenis van het woord).

Wederom denk ik dat een uitgesproken anarchistische analyse was wat hier ontbrak. Organisatie
hoeft de spontaniteit niet te verstikken of een hiërarchisch patroon te volgen. De meest succesvolle
vrouwengroepen of -projecten zijn díegenen die experimenteerden met verscheidene vloeiende
structuren: het roteren van taken en begeleiding, het delen van alle vaardigheden, gelijke toegang tot
informatie en middelen, niet-gemonopoliseerde besluitvorming en ruimte voor discussies over
groepsdynamiek. Dit laatste structureel element is belangrijk omdat het iedereen van de groep erbij
betrekt om voor ‘sluipende machtsmechanismes’ te waken. Indien vrouwen zich verbaal verbinden tot
collectief werken, vereist dit een echte strijd om passiviteit af te leren (om het fenomeen 'volgers' te
elimineren) en specifieke vaardigheden en kennis te delen (om 'leiders' te voorkomen). Dit betekent
niet dat we niet geïnspireerd kunnen worden door elkaars woorden en levens; sterke handelingen
door sterke individuen kunnen aanstekelijk en dus belangrijk zijn. Maar we moeten erover waken dat
we niet weer vervallen in oude gedragspatronen.

Van de positieve kant gezien, heeft de vorm krijgende structuur van de vrouwenbeweging in de



18/01/26 05:31 11/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

laatste jaren in het algemeen een anarchistisch patroon van kleinschalig georiënteerde groepen
gevolgd, die onophoudelijk een netwerk van communicatie en collectieve actie rondom bepaalde
topics geweven hebben. Het gedeeltelijk succes in het vermijden van leiders/'sterren' en de
verspreiding over het hele land van kleine actieprojecten (crisiscentra voor slachtoffers van
verkrachting, vrouwen-gezondheidscollectieven) hebben het heel moeilijk gemaakt om de
vrouwenbeweging vast te pinnen op één persoon of groep. Feminisme is een veelkoppig monster dat
niet kan vernietigd worden door enkelvoudige onthoofding. De manier waarop we ons verspreiden en
waarop we groeien is onbegrijpbaar binnen een hiërarchische mentaliteit.

Dit betekent echter niet het onderschatten van de enorme macht van de Vijand. De meest
verraderlijke vorm die deze macht kan aannemen is de coöptatie, die gevoed wordt door elke
kortzichtige niet-anarchistische visie op feminisme als enkel ‘sociale verandering’. Denken dat
seksisme een kwaad is dat kan worden uitgeroeid door vrouwelijke participatie in de zaken zoals ze
zijn, betekent het verzekeren van het verderzetten van dominantie en onderdrukking. ‘Feministisch’
kapitalisme is een contradictio in terminis. Als we als vrouwen onze eigen kredietbonden, restaurants,
boekenwinkels, enz. uitbouwen, moeten we duidelijk zijn dat we dit doen voor ons eigen overleven,
met als doel een tegensysteem op te bouwen dat competitie, winstbejag en alle vormen van
economische onderdrukking tegengaat. We moeten ons inzetten “te leven aan de grenzen”[21], voor
antikapitalistische en niet-consumptiegerichte waarden. Wat we willen is nóch integratie, nóch een
coup d’état die “de macht van de ene groep jongens naar de andere groep jongens zou
overbrengen.”[22] Wat we vragen is niets minder dan totale revolutie, revolutie die gericht is op een
toekomst die niet besmet is met ongelijkheid, dominantie en gebrek aan respect voor individuele
verschillen – kortweg een feministisch-anarchistische revolutie. Ik geloof dat vrouwen altijd al hebben
geweten hoe in de richting van menselijke bevrijding te bewegen; we moeten alleen de slepende
mannelijke politieke vormen en dictaten van ons af schudden en ons concentreren op onze eigen
anarchistische vrouwelijke analyse.

Waar naartoe van hieruit? De utopie waarmaken

“‘Ah, jouw visie is romantische bullshit, sentimentele religiositeit, armzalig idealisme.’ ‘Je houdt je
bezig met poëzie omdat je er niet in slaagt concrete details te geven.’ Dat zeggen de stemmetjes
in de achterkant van mijn (jouw?) hoofd. Maar de voorkant van mijn hoofd weet dat, als je hier
naast me zat, we zouden kunnen praten. En dat we in ons gesprek tot (concrete, gedetailleerde)
omschrijvingen zouden komen van hoe het één en ander zou gebeuren, hoe dit of dat zou worden
opgelost. Wat mijn visie écht mist zijn concrete gedetailleerde menselijke lichamen. Dan zou het
geen zwakke visie zijn, maar een vleselijke realiteit.”[23]Su Negrin

“In de plaats van ontmoedigd en geïsoleerd te worden, zouden we in onze kleine groepen moeten
zitten – om te discussiëren, te plannen, te creëren en de boel op stelten te zetten … we zouden ons
altijd actief moeten inzetten tijdens feministische activiteiten en ze creëren, omdat we er allemaal
door vooruitkomen; in de afwezigheid ervan nemen vrouwen kalmeermiddelen, worden ze gek en
plegen ze zelfmoord.”[24]Cathy Levine

Diegenen onder ons die de opwinding van sit-ins, betogingen, studentenstakingen, demonstraties en
REVOLUTIE NU (REVOLUTION NOW) van de jaren ’60 hebben meegemaakt, kunnen wel eens
ontgoocheld en effenaf cynisch worden over wat er nu gebeurt. Opgeven of toegeven (“open”
huwelijk? Hip kapitalisme? De Guru Maharaji?) lijkt makkelijker dan het vooruitzicht van tientallen



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

jaren strijd en misschien zelfs uiteindelijk falen. Op dit punt missen we een algemeen kader om het
proces van revolutie te zien. Zonder dit kader zijn we gedoemd tot doodlopende, geïsoleerde strijd of
de individuele oplossing. Het soort kader of punt van gemeenschappelijkheid dat anarcha-feminisme
biedt, lijkt een voorwaarde tot elke volgehouden poging een utopisch doel te bereiken. Echte revolutie
is “noch een toevallig gebeuren noch een kunstmatig van boven af georchestreerde coup d’état.”[25]
Het vergt jaren voorbereiding: uitwisselen van ideeën en informatie, veranderingen in bewustzijn en
gedrag en het creëren van politieke en economische alternatieven tegenover kapitalistische,
hiërarchische structuren. Het vergt spontane directe actie van autonome individuen door collectieve
politieke confrontatie. Het is belangrijk je denken en je persoonlijke leven te bevrijden, maar dit
volstaat niet. Bevrijding is geen geïsoleerde ervaring; het vindt plaats in verbinding met andere
mensen. Er zijn geen individueel ‘bevrijde vrouwen’.

Dus waar ik het over heb is een proces van de lange termijn, een reeks acties waarin we onze
passiviteit afleren en leren controle te nemen over ons eigen leven. Ik heb het over een “uitholling”
van het huidige systeem door het vormen van mentale en fysieke (concrete) alternatieven. Het
romantische beeld van een kleine bende gewapende guerrilleras die de regering van de V.S.
omverwerpen is verouderd (net als alle mannelijke politiek) en fundamenteel irrelevant binnen dit
concept van revolutie. We zouden worden verpletterd als we dit zouden proberen. Trouwens, zoals de
poster zegt: “Wat we willen is niet het omverwerpen van de regering, maar een situatie waarin deze
verloren gaat in de herschikking.” Dit is wat (tijdelijk) gebeurde in Spanje of bijna in Frankrijk. Of
gewapend verzet op een bepaald moment zal nodig zijn, blijft open voor discussie. Het anarchistische
principe “middelen creëren doelen” lijkt pacifisme te impliceren, maar de macht van de staat is zo
enorm dat het moeilijk is een absoluut geweldloze houding aan te nemen. (Gewapend verzet was
cruciaal in de Spaanse Revolutie, en dat leek het voor Frankrijk in 1968 ook.) De vraag van pacifisme
zou echter een andere discussie behelzen en waar het mij hier om gaat is de nadruk op de
voorbereiding om de maatschappij te veranderen. Een verandering die een anarcha-feministische
benadering vereist, langdurig revolutionair geduld, en constante actieve confrontatie met
diepgewortelde patriarchale opvattingen.

De huidige voorbereidingstactieken zijn dingen waarmee we al lang bezig zijn. We moeten ze
voortzetten en verder ontwikkelen. Ik zie ze als functionerend op drie niveaus: 1 ‘educatie’ (delen van
ideeën, ervaringen), 2 economisch/politiek en 3 persoonlijk/politiek.

‘Educatie’ heeft een nogal neerbuigende bijklank, maar ik heb het niet over het 'overbrengen van de
boodschap aan de massa' of mensen beschuldigen en gedragscodes voorschrijven. Ik heb het over de
vele methodes die we ontwikkeld hebben om onze leven met elkaar te delen – van schrijven (ons
netwerk van feministische publicaties), studiegroepen, vrouwenradio- en TV-programma’s tot
demonstraties, betogingen en straattheater. De massamedia lijkt een belangrijk kanaal voor
revolutionaire communicatie en beïnvloeding – denk maar aan de manier waarop ons eigen leven
misvormd werd door radio en TV.[26] Elk apart bezien kunnen deze zaken vruchteloos lijken, maar
mensen veranderen wel degelijk door te schrijven, te lezen, te praten en te luisteren naar elkaar,
evenals door actieve deelname in politieke bewegingen. Samen op straat komen doorbreekt de
passiviteit en creëert een geest van gezamenlijke inspanning en levensenergie die ons kan helpen vol
te houden en te veranderen. Mijn eigen transformatie van ‘all American girl’ tot anarcha-feministe is
gekomen door jaren lezen, discussies, contacten met mensen en betrokkenheid in verscheidene
bewegingen – van het Midwesten tot de West- en de Oostkust. Mijn ervaringen mogen dan in
sommige opzichten uniek zijn, maar ze zijn volgens mij niet buitengewoon. In vele, vele plaatsen in dit
land beginnen mensen zich langzaamaan vragen te stellen bij de manier waarop ze zijn
geconditioneerd tot aanvaarding en passiviteit. God en regering belichamen niet langer het ultieme
gezag dat ze eens waren. Hiermee wil ik de omvang van de macht van kerk en staat niet



18/01/26 05:31 13/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

minimaliseren; wel wil ik benadrukken dat kennelijk onbelangrijke veranderingen in gedachten en
gedrag, eens ze vorm krijgen door middel van collectieve actie, een echte bedreiging kunnen vormen
voor het patriarchaat.

Economisch/politieke tactieken vallen binnen het gebied van de directe actie en ‘doelbewuste
illegaliteit’ (een term van Daniel Guerin). Anarcho-syndicalisme vermeldt drie belangrijke vormen van
directe actie: sabotage, staking en boycot. Sabotage betekent ‘met alle mogelijke middelen het
gewone productieproces belemmeren’[27]. Meer en meer wordt sabotage toegepast door mensen die
onbewust beïnvloed zijn door gewijzigde maatschappelijke waarden. Bijvoorbeeld, systematische
afwezigheid wordt zowel door werknemers van de lage- als hoge klasse toegepast. Werkgevers
uitdagen kan zowel zeer subtiel (zoals langzaam-aan-acties) als zeer openlijk (zoals miskleunen
maken) gebeuren. Zo weinig mogelijk werk zo traag mogelijk uitvoeren is een zeer gewone praktijk
onder arbeiders, net als het volledig in de war sturen van het eigenlijke werkproces (vaak als
vakbondstactiek gedurende een staking). Voorbeelden zijn het gebruikelijk verkeerd rangschikken of
verliezen van ‘belangrijke papieren’ door administratief personeel, of het voortdurend veranderen van
de bestemmingsbordjes op de treinen gedurende de spoorwegstaking in Italië in 1967.

Sabotagetactieken kunnen gebruikt worden om stakingen veel effectiever te maken. De staking zelf is
het belangrijkste wapen van de arbeiders. Elke individuele staking bezit de mogelijkheid het systeem
lam te leggen indien het zich verspreidt naar andere industrieën en zo een algemene staking
veroorzaakt. Men is dan slechts een stap verwijderd van totale sociale revolutie. Natuurlijk moet de
algemene staking als ultiem doel het zelfbestuur van de arbeiders hebben (en daarnaast ook een
duidelijk besef van hoe men dit kan bereiken en behouden), anders zal het een doodgeboren revolutie
zijn (zoals in Frankrijk, 1968).

Boycot kan ook een krachtige stakings- of vakbondsstrategie zijn (bijvoorbeeld de boycot van non-
vakbond druiven, sla, wijn en Farah-panties). Daarenboven kan het gebruikt worden om economische
en sociale veranderingen te forceren. Weigeren om te stemmen, om oorlogsbelastingen te betalen of
om deel te nemen aan kapitalistische competitie en overconsumptie zijn stuk voor stuk belangrijke
acties wanneer ze ondersteund worden door alternatieve, non-profit structuren
(voedselcoöperatieven, gezondheid- en rechtshulpcollectieven, kringloopwinkels, vrije scholen, enz.).
Eén van de grootste krachten van het kapitalisme is het steeds weer consumeren. Het kopen zelf
boycotten (vooral producten die overbodig zijn of agressief worden aangeprezen) is een tactiek die in
staat is om de ‘kwaliteit van het dagelijkse leven’ te veranderen. Weigeren om te stemmen is vaak
eerder een passieve wanhoopsdaad dan een bewust politieke stellingname tegen een pseudo-
democratie waar macht en geld een politieke elite verkiezen. Niet-stemmen kan iets anders
betekenen dan stilzwijgende toestemming indien we tegelijkertijd deelnemen aan de creatie van
oprechte democratische vormen in een alternatief netwerk van anarchistische affiniteitsgroepen.

Dit brengt ons bij het derde gebied – het persoonlijke/politieke, dat natuurlijk onlosmakelijk
verbonden is met de andere twee. De anarchistische affiniteitsgroep is al lange tijd een revolutionaire
organisatiestructuur. In anarcho-syndicalistische vakbonden functioneerden zij als oefenterrein voor
het zelfbestuur van arbeiders. Het kunnen tijdelijke groeperingen van individuen zijn voor een
specifiek doel op korte-termijn, meer ‘permanente’ werkcollectieven (als een alternatief voor
professionalisme en carrière-elitarisme), of wooncollectieven waar individuen leren hoe zichzelf te
bevrijden van overheersing of bezitterigheid in hun persoonlijke relaties. Mogelijks zijn de
anarchistische affiniteitsgroepen de basis waarop we een nieuwe libertaire, niet-hiërarchische
maatschappij kunnen bouwen. De manier waarop we leven en werken verandert de manier waarop
we denken en waarnemen (en omgekeerd) en wanneer veranderingen in het bewustzijn
veranderingen in daden en gedrag worden, is de revolutie begonnen.

Van de Utopie werkelijkheid maken brengt veel niveaus van strijd met zich mee. Behalve specifieke



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

tactieken die voortdurend ontwikkeld en veranderd kunnen worden, hebben we politieke
vasthoudendheid nodig: de kracht en de bekwaamheid om voorbij het heden te kijken naar een
vreugdevolle, revolutionaire toekomst. Om van hier naar daar te geraken is meer nodig dan een
sprong op goed geloof. Het eist van elk van ons een dag-na-dag, langdurige verbintenis tot
mogelijkheid en directe actie.

De transformatie van de toekomst

“De creatie van vrouwelijke cultuur is een proces, zo doordringend als we het ons maar kunnen
voorstellen, want het is deelname in een VISIE die zich voortdurend opnieuw ontplooit in allerlei
zaken van babbelen met vrienden tot vlees-boycots, tot het overnemen van panden voor
kinderopvangcentra, tot het liefhebben van een zuster. Het is openbarend, ondefinieerbaar,
behalve als een proces van verandering. De cultuur van vrouwen bestaat erin dat elk van ons bezig
is met het bevrijden, benoemen en creëren van een visie in harmonie met onszelf, elkaar en onze
zuster aarde. Het feit dat we in de laatste tien jaar sneller en dichter dan ooit in de geschiedenis
van het patriarchaat gekomen zijn bij de omverwerping van zijn macht…, zorgt voor opbeurende
hoop – wilde, aanstekelijke, onoverwinnelijke, gestoorde HOOP! … De hoop, de overwinning van
leven op dood, wanhoop en betekenisloosheid is overal waar ik nu kijk – als talisvrouwen van het
geloof in VROUWENVISIE…”[28]Laurelv

Vroeger dacht ik dat indien de revolutie morgen niet kwam, we allemaal gedoemd waren tot een
catastrofaal (of tenminste verstard) lot. Ik geloof niet meer dat dit noodzakelijkerwijs ook zo is. Ik
geloof niet meer in dat soort van voor-en-na revolutie en denk ik dat we voor onszelf, door er op die
manier over te denken, mislukking en wanhoop veroorzaken. Ik geloof dat wat we allemaal nodig
hebben, waar we absoluut behoefte aan hebben om te kunnen blijven vechten (ondanks de
onderdrukking van ons dagelijkse leven), HOOP is. Hiermee bedoel ik een visie op de toekomst die zo
mooi en zo krachtig is dat ze ons gestadig voortstuwt in een van onderuit creatie van een innerlijke
en een uitwendige wereld die beiden voor iedereen bewoonbaar zijn en zelfvoldoening schenken. Met
zelfvoldoening bedoel ik niet enkel in termen van primaire levensbehoeften (voldoende voedsel,
kledij, onderdak…) maar ook in termen van psychologische behoeften (als bijv. een niet-
onderdrukkende omgeving die volledige vrijheid van keuze aanmoedigt in het kader van specifiek
concreet mogelijke alternatieven). Ik geloof dat die hoop bestaat – dat het in de “vrouwenvisie” van
Laurel zit, in de “existentiële moed”[29] van Mary Daly en in anarcha-feminisme. Onze verschillende
stemmen beschrijven dezelfde droom, en “enkel de droom kan de steen verbrijzelen die ons de mond
snoert.”[30] Terwijl we spreken veranderen we, en terwijl we veranderen transformeren we onszelf en
de toekomst gelijktijdig.

Het is waar dat er geen oplossing is, individueel of anders, in onze maatschappij.[31] Maar als we
deze nogal deprimerende wetenschap zouden kunnen laten opwegen tegen een bewustzijn van de
radicale metamorfoses die we ervaren hebben in ons bewustzijn en in onze levens – dan kunnen we
misschien de moed hebben om verder te creëren wat we DROMEN dat mogelijk is. Het ligt voor de
hand dat het niet gemakkelijk is om het hoofd te bieden aan de dagelijkse onderdrukking en te blijven
hopen. Maar het is onze enige kans. Als we de hoop opgeven (het vermogen om verbanden te zien,
om het heden in de toekomst te dromen), dan hebben we reeds verloren. Hoop is het krachtigste
revolutionaire middel van de vrouw; het is wat we elkaar telkens geven wanneer we ons leven, werk
en liefde delen. Het stuwt ons weg van zelfhaat, zelfbeschuldiging en fatalisme die ons gevangen
houden in aparte cellen. Als we ons nu overgeven aan depressie en wanhoop, aanvaarden we de



18/01/26 05:31 15/16 Anarchisme: de feministische connectie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

onvermijdelijkheid van autoritaire politiek en patriarchale dominantie (“Wanhoop is het hoogste
verraad, de koudste verleiding: uiteindelijk geloven dat de vijand zal zegevieren.” – Marge Piercy[32]).
We mogen onze pijn en woede niet laten verwelken tot hopeloosheid of kortzichtige semi-
‘oplossingen’. Niets dat we kunnen doen is genoeg, maar aan de andere kant, deze ‘kleine
veranderingen’ die we maken in ons hoofd, in onze levens, in elkanders leven, zijn niet volledig
vergeefs en zonder effect. Het vergt veel tijd om tot een revolutie te komen: het is iets waar men zich
op voorbereidt en tegelijkertijd nu leeft. De transformatie van de toekomst zal niet onmiddellijk
gebeuren, maar deze kan volledig zijn… een samenhangend geheel van denken en actie,
individualiteit en collectiviteit, spontaniteit en organisatie, zich uitstrekkend van wat er is tot wat zou
kunnen zijn.

Anarchisme voorziet een kader voor deze transformatie. Het is een visie, een droom, een
mogelijkheid die “werkelijkheid” wordt terwijl we die leven. Feminisme is de schakel die anarchisme
met de toekomst verbindt. Wanneer we deze verbinding eindelijk duidelijk zien, wanneer we
vasthouden aan die visie, wanneer we weigeren beroofd te worden van deze hoop, dan zullen we over
de rand van het niets-zijn stappen naar een zijn dat nu zelfs bijna niet denkbaar is. De vrouwenvisie
die anarcha-feminisme is, werd eeuwenlang gedragen binnenin onze vrouwenlichamen.

“Het zal een voortdurende strijd in elk van ons zijn, om deze visie te baren”[33], maar we moeten het
doen. We moeten “met onze woede het gevecht als olifanten tegemoet treden“:

We zijn slaapwandelaars beangstigd door flitsen van nachtmerries,
Achter gesloten deuren houden we onze visie geheim, verloochenend…
Alleen wanneer we de spiegel breken en in onze visie klimmen,
Alleen wanneer we samenstromen en zingen als de wind,
Alleen in de droom worden we, met onze beenderen als speren, uiteindelijk echt
en wakker.[34]

Eindnoten

[1] Emma Goldman, ‘Anarchism: what it really stands for’, Red Emma speaks (Vintage Books,
1972), p. 59.
[2] Su Negrin, Begin at start (Times Change Press, 1972), p. 128.
[3] Murray Bookchin, ‘On spontaneity and organization’, Liberation, March 1972, p. 6.
[4] Paul Berman, Quotations from the Anarchists (Praeger Publishers, 1972), p. 68.
[5] Sam Dolgoff, The Anarchist Collectives (Free Life Publications, 1974), p. 27.
[6] Ibid p. 6, 7, 85.
[7] Daniel and Gabriel Cohn-Bendit – Obsolete Communism – The Left-Wing Alternative
(McGraw-Hill, 1968), p. 256.
[8] Zie Murray Bookchins Post-Scarcity Anarchism (Rampart Press, 1974) voor zowel een
verhelderende analyse van de gebeurtenissen in mei-juni 1968 en een discussie over
revolutionair potentiaal in een technologische maatschappij.
[9] Ibid, p. 262.
[10] Ibid, p. 250.
[11] Bookchin, ‘On spontaneity and organization’ (Liberation, maart 1972), p. 11-12.
[12] Bookchin, Post-Scarcity Anarchism, p. 249.
[13] Berman, p. 146.
[14] Bookchin, Post-Scarcity Anarchism, p. 40.
[15] Bookchin, ‘On spontaneity and organization’, Liberation, March 1972, p. 10.
[16] Margaret Atwood, “Song of the Worms”, You Are Happy (Jij bent gelukkig) (Harper & Row,



Last
update:
16/10/19
09:40

namespace:anarchisme_-_de_feministische_connectie https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 05:31

1974), p. 35.
[17] Mary Daly, Beyond God the Father (Beacon Press, 1973), p. 133.
[18] Cathy Levine, ‘The tyranny of tyranny’, Black Rose I, p. 56.
[19] Temma Kaplan van het departement geschiedenis aan de UCLA heeft heel wat werk
verricht over anarchistische vrouwengroepen (i.h.b. ‘Mujeres Libres’) tijdens de Spaanse
revolutie. Zie ook Liz Willis, Women in the Spanish Revolution, Solidarity Pamphlet No. 48.
[20] Joreen, ‘The tyranny of structurelessness’, Second Wave, vol. 2, no. 1 en Cathy Levine, ‘The
tyranny of tyranny’, Black Rose 1.
[21] Mary Daly, op. cit.
[22] Robin Morgan, toespraak te Boston College, Boston, MA, November 1973.
[23] Su Negrin, op. cit., p. 171.
[24] Cathy Levine, op. cit., p. 50.
[25] Sam Dolgoff ed., The anarchist collectives (Free Life, 1974), p. 19.
[26] Volgelingen van Daniel Cohn-Bendit stellen dat één van de voornaamste fouten van Parijs
1968 was dat men [faalde om complete controle over de media te krijgen, in het bijzonder radio
en TV.
[27] Emma Goldman, ‘Syndicalism: its theory and practice’, Red Emma speaks, p. 71.
(Syndicalisme - theorie en praktijk)
[28] Laurel, ‘Toward a Woman Vision’, Amazon Quarterly, vol. I, issue 2, p. 40.
[29] Mary Daly, op. cit., p. 23.
[30] Marge Piercy, ‘Provocation of the dream’.
[31] Fran Taylor, ‘A depressing discourse on romance, the individual solution, and related
misfortunes’, Second Wave, vol. 3, no. p. 4.
[32] Marge Piercy, ‘Laying down the tower’, To Be of Use (Doubleday, 1973), p. 88.
[33] Laurel, op. cit., p. 40.
[34] Marge Piercy, op. cit.

anarcha-feminisme, feminisme, anarcho-syndicalisme

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

Last update: 16/10/19 09:40

https://anarchisme.nl/list/anarcha-feminisme?do=showtag&tag=anarcha-feminisme
https://anarchisme.nl/list/feminisme?do=showtag&tag=feminisme
https://anarchisme.nl/list/anarcho-syndicalisme?do=showtag&tag=anarcho-syndicalisme
https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_-_de_feministische_connectie?rev=1524412908

	Anarchisme: de feministische connectie
	Anarchisme: de feministische connectie
	Wat betekent anarchisme nu werkelijk?
	Voorbij theorie - Spanje 1936-39, Frankrijk 1968
	Anarchisme en de vrouwenbeweging
	Waar naartoe van hieruit? De utopie waarmaken
	De transformatie van de toekomst
	Eindnoten


