18/01/26 17:28 1/6 anarchisme_in_het _tijdperk_na_de_schaarste

Anarchisme in het tijdperk na de schaarste

Door Murray Bookchin

e Geschreven: 1971

e Deze tekst: fragment van het boek Post-Scarcity Anarchism

e Bron: VMT - Vlaams Marxistisch Tijdschrift, nr. 2, 36ste jrg. juni 2002
e Vertaling: Rafa Grinfeld

Anarchisme in het tijdperk na de schaarste

Alle geslaagde revoluties uit het verleden zijn revoluties geweest die een beperkt belang nastreefden,
een belang van minderheidsgroepen, die er op uit waren hun speciale belangen te laten gelden boven
die van de maatschappij als geheel. De grote burgerlijke revoluties gaven een ideologie van radicale
politieke reconstructie te zien, maar in werkelijkheid verzekerden zij de bourgeoisie van de sociale
overheersing. Daarmee gaven zij aan het economische overwicht van het kapitaal een formeel
politieke uitdrukking. De verheven begrippen “natie”, “vrije burger” en “gelijkheid voor de wet”
verzwijgen de aardse realiteit van de gecentraliseerde staat, de geatomiseerde, geisoleerde mens en
de overheersing van het bourgeoisbelang. Ondanks hun radicale ideologische claims, vervingen de
revoluties met een beperkt belang de regels van de ene klasse door die van de andere, het ene
systeem van exploitatie door het andere, het ene systeem van gezwoeg door een ander en het ene
systeem van psychologische onderdrukking door een ander.

Uniek aan ons tijdperk is, dat de revoluties met een beperkt belang nu van ondergeschikte betekenis
zijn geworden in vergelijking met de mogelijkheid van een revolutie die wel alles en allen omvat. De
bourgeoissamenleving revolutioneerde de productiemiddelen op een historisch ongekende schaal.
Deze technologische revolutie, die zijn hoogtepunt vindt in de cybernetica, heeft de objectieve basis
geschapen voor een wereld zonder klassenheerschappij, uitbuiting, zware lichamelijke arbeid of
materieel gebrek. Thans zijn de middelen voorhanden om de ontwikkeling van de afgeronde mens, de
totale mens te bevorderen die, bevrijd van schuldgevoelens en van de gevolgen van autoritaire
vormen van discipline, zich over kan geven aan zijn verlangen naar het goede in het leven. Het is nu
mogelijk zich een voorstelling te maken van de toekomstige ervaring van de mens, beschouwd als
een samenhangend proces, waarin de tegenstellingen tussen denken en handelen, verstand en
zintuiglijkheid, discipline en spontaniteit, individu en gemeenschap, mens en natuur, stad en
platteland, opvoeding en leven, werk en spel zijn opgelost, geharmoniseerd en organisch ingebed in
een nieuw rijk van vrijheid. Net zoals de revolutie met een beperkt belang een samenleving
produceerde gebaseerd op tegenstellingen en beperkte belangen, kan de allesomvattende revolutie
een organisch verenigde veelzijdige samenleving voortbrengen.

Dat vrijheid begrepen moet worden in menselijke, en niet in dierlijke, termen, in termen van leven en
niet van overleven, is overduidelijk. De mensen verbreken hun ketens niet en worden ook niet
volledig mens alleen door zich te ontdoen van de sociale overheersing waardoor slechts een abstracte
vorm van vrijheid wordt verkregen. Zij moeten ook concreet vrij worden: vrij van materiéle noden,
van het zwoegen en zweten, van de last het grootste deel van hun tijd, in feite het grootste deel van
hun leven, te moeten besteden aan het gevecht met de natuurnoodzakelijkheid. Het is de grote
bijdrage van Karl Marx aan de moderne revolutionaire theorie, dat hij het belang van deze materiéle

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/


https://anarchisme.nl/namespace/murray_bookchin

Last
update:
16/10/19
10:14

namespace:anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste?rev=1571220879

voorwaarden voor de menselijke vrijheid heeft onderkend en benadrukt heeft dat vrijheid de
vrijstelling van productieve arbeid veronderstelt en de materiéle middelen om het sociaal privilege
van vrijstelling af te schaffen. De voorwaarden van vrijheid moeten niet verward worden met de
omstandigheden waaronder vrijheid mogelijk is. De mogelijkheid van bevrijding is nog niet de realiteit
van de vrijheid. De technologische vooruitgang heeft naast positieve ook duidelijk negatieve,
sociaalrepressieve aspecten. Wanneer de technologische vooruitgang de historische mogelijkheid van
vrijheid vergroot, versterkt de bourgeoisie haar controle over de technologie, de gevestigde orde en
het dagelijks leven. De technologie voorziet, samen met de rijke voorraad aan natuurlijke
hulpbronnen, het kapitalisme van de middelen om grote delen van de samenleving in te lijven bij het
bestaande, autoritaire systeem. Zij voorziet het systeem van de wapens, de opsporingsapparatuur en
de propagandamiddelen voor zowel de dreiging als de verwerkelijking van de massale onderdrukking.
Daardoor versterkt zij overvloedig de monopolistische, centralistische en bureaucratische tendensen
in het politieke apparaat. Kortom, zij verschaft de staat de historisch ongekende middelen voor de
manipulatie en mobilisatie van het leefmilieu en voor de voortzetting van de hiérarchie, de uitbuiting
en de onvrijheid.

De vraag moet gesteld worden of er een verlossende dialectiek bestaat, die de sociale ontwikkelingen
kan leiden in de richting van een anarchistische maatschappij, waarin de mensen de volledige
controle over hun dagelijks leven zullen krijgen. Of loopt de sociale dialectiek met het kapitalisme af
en worden haar mogelijkheden afgesloten door het gebruik van een hoog ontwikkelde technologie
voor onderdrukkende en zichzelf bevestigende doelen?

Wij moeten hier lering trekken uit de beperkingen van het marxisme, dat (begrijpelijk in een periode
van materiéle schaarste) de sociale dialectiek en de contradicties van het kapitalisme verankerde in
de economie. Marx bestudeerde de voorwaarden voor en niet de omstandigheden van de bevrijding.
De kritiek van Marx is geworteld in het verleden, in het tijdvak van de materiéle tekorten en de
relatief lage graad van technologische ontwikkeling. Zelfs de humanistische theorie van de
vervreemding draait hoofdzakelijk om de kwestie van de arbeid en de vervreemding van de mens van
het product van zijn arbeid. Het kapitalisme parasiteert tegenwoordig echter op de toekomst, als een
vampier die slechts overleven kan door middel van de technologie en ten koste van de vrijheid. In het
industrieelkapitalisme ten tijde van Marx werden de marktverhoudingen bepaald door een
economisch systeem van materiéle schaarste. In het staatskapitalisme van onze tijd zijn de
marktverhoudingen gebaseerd op een systeem van materi€le overvloed. Een eeuw geleden moest de
schaarste getolereerd worden. Tegenwoordig moet ze in stand gehouden worden, vandaar het
gewicht van de staat in het huidige tijdperk. Het moderne kapitalisme heeft haar tegenstellingen niet
opgelost noch haar sociale dialectiek opgeheven, ze heeft de tegenstellingen veeleer van de
economische naar de sociale hiérarchie verlegd, van het abstracte “historische” domein naar de
concrete nietigheden van het dagelijks leven, van de arena van het overleven naar het theater van
het leven.

De dialectiek van het bureaucratisch staatskapitalisme komt voort uit de tegenstelling tussen het
onderdrukkende karakter van de warenmaatschappij en de vrijheid die mogelijk is geworden door de
technologische vooruitgang. Deze tegenstelling stelt de op uitbuiting gebaseerde maatschappelijke
structuur tegenover de natuurlijke wereld. Een wereld die niet alleen de natuurlijke omgeving vervat
maar ook de menselijke natuur met zijn uit de Eros voortkomende driften. Deze tegenstelling tussen
de op uitbuiting gebaseerde structuur van de samenleving en de uit de Eros voortkomende driften
manifesteert zich als de vervlakking en de verarming van de ervaring in een bureaucratisch
gemanipuleerde, onpersoonlijke massamaatschappij. Deze driften kunnen onderdrukt en
gesublimeerd, maar nooit geélimineerd worden. Bij iedere geboorte en in elke generatie worden ze
opnieuw tot leven gewekt. Het hoeft niet te verbazen dat tegenwoordig de jongeren, meer dan welke

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 17:28



18/01/26 17:28 3/6 anarchisme_in_het _tijdperk_na_de_schaarste

economische of sociale laag dan ook, uitdrukking geven aan de levensdriften in de menselijke natuur,
aan het verlangen, de seksualiteit en de verlokking van het goede leven. En zo verschijnt opnieuw het
biologische patroon, dat ooit aan de hiérarchische maatschappij vooraf ging. Dit nieuwe tijdperk geeft
het einde van de hiérarchie aan. De menselijke driften en verlangens kunnen alleen opgeheven
worden door de vernietiging van de mens zelf, wanneer we de manipulatie met menselijke genen
buiten beschouwing laten.

De tegenstellingen binnen het bureaucratisch staatskapitalisme doordringen alle hiérarchische
vormen, die door de bourgeoismaatschappij werden (over-)ontwikkeld. De hiérarchische vormen zoals
de staat, de stad, de centraal geregelde economie, de bureaucratie, de patriarchale familie en de
centrale markt, hebben de op particulier eigendom gebaseerde maatschappij eeuwenlang gevoed en
haar ontwikkeling bevorderd. Nu echter hebben ze de grenzen van hun historisch bestaan bereikt.
Hun sociale functie als middel voor het voortbestaan van de samenleving hebben ze verloren. Het
gaat er niet om of deze middelen ooit “progressief” in de marxistische betekenis van dat woord
waren. Zoals Raoul Vaneigem het gesteld heeft: “Je zou kunnen zeggen dat de hiérarchische macht
de mensheid duizenden jaren in stand heeft gehouden op de manier waarop alcohol een foetus
conserveert: door zowel groei als verval te beletten.” Nu zijn deze vormen het doelwit van alle
revolutionaire krachten die het moderne kapitalisme heeft voortgebracht. Het doet er niet toe of men
nu meent dat ze zullen uitlopen op een atoomramp of op een ecologische catastrofe, nu bedreigen ze
het voortbestaan van de mensheid.

De sociale dialectiek heeft, door de ontwikkeling van de hiérarchische vormen tot een bedreiging voor
het menselijk bestaan, behoefte aan een nieuwe dimensie. Zij moet de sociale kwestie op geheel
nieuwe wijze stellen. Als de mens zich meester moest maken van de voorwaarden tot overleven
(zoals Marx benadrukte), om te leven, dan moet hij zich nu meester maken van de voorwaarden om
te leven teneinde te kunnen overleven. Deze omkering van de verhouding tussen overleven en leven
moet de revolutie opnieuw het besef bijbrengen hoe urgent ze wel is. We worden niet langer
geconfronteerd met de keuze tussen socialisme en barbarij (Marx). We worden nu geconfronteerd
met de meer drastische keuze tussen anarchisme of vernietiging. De problemen van overleven en
noodzakelijkheid zijn nu identiek aan de problemen van vrijheid en leven. Ze hebben geen
theoretische bemiddeling meer nodig en ook geen overgangsfasen of centrale organisaties om de
kloof te overbruggen tussen de bestaande en de mogelijke wereld. Het mogelijke is in feite alleen
datgene wat kan bestaan. Van nu af aan zijn de “overgangsproblemen” waarmee de marxisten zich
bijna een eeuw lang hebben bezig gehouden, door de vooruitgang en de technologie geélimineerd.
De problemen van sociale reconstructie zijn teruggebracht tot een aantal praktische taken, die door
de zelfbevrijdende handelingen van de maatschappij uitgevoerd kunnen worden.

De revolutie heeft in feite niet alleen een nieuw besef van urgentie nodig, maar ook een nieuw besef
van belofte. Alternatieven voor de gebruikelijke levenswijzen vinden we in het tribalisme van de
hippies, in de “drop-out” levensstijlen en de vrije seksualiteit van miljoenen jongeren, in de spontane
affiniteitgroepen van het anarchisme. Met de omkering van het “sociale vraagstuk” is er de omkering
van de sociale dialectiek. Tegelijk met het “nee” ontstaat het “ja”.

Oplossingen hebben hun uitgangspunt in de problemen. Als het tijdstip aangebroken is waarop de
staat, de stad, de bureaucratie en de gecentraliseerde economie, de patriarchale familie en de markt
hun historische grens bereikt hebben, dan is dat niet langer enkel een verandering van de vorm, maar
tegelijk de absolute negatie van de hiérarchische vorm als zodanig. De absolute negatie van de staat
is de anarchie, een situatie waarin de mens niet alleen de “geschiedenis” bevrijdt, maar ook alle
onmiddellijke omstandigheden van het dagelijks leven. De absolute negatie van de bureaucratie is de
onmiddellijke in plaats van de bemiddelde relatievorm, een situatie waarin representatie vervangen is
door van-aangezicht-tot-aangezicht-relaties in een algemene volksvergadering van vrije individuen.
De absolute negatie van de stad is de gemeenschap, waarin de sociale omgeving is gedecentraliseerd

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/



Last
update:
16/10/19
10:14

namespace:anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste?rev=1571220879

in afgeronde, ecologisch uitgebalanceerde communes. De absolute negatie van de gecentraliseerde
economie is de regionale ecotechnologie, waarbij de productiemiddelen aangepast zijn aan de
hulpbronnen van het ecosysteem. De absolute negatie van de patriarchale familie is de bevrijde
seksualiteit, waarin de seksuele normen moeten wijken voor de spontane, onbelemmerde uitdrukking
van erotiek tussen gelijken. De absolute negatie van de markt is communisme, waarin collectieve
overvloed en coOperatie het werk in spel en noodzaak in begeerte omzetten.

Nu de hiérarchische macht en de manipulatie bedreigende afmetingen hebben aangenomen, is het
niet toevallig dat de begrippen “macht”, “hiérarchie” en “manipulatie” niet langer geaccepteerd
worden. Het is de herontdekking van de spontaniteit die deze begrippen uitdaagt, een herontdekking
die haar voedingsbodem heeft in de ecologie, in het begrip van zelfontplooiing en in het nieuwe
begrip van het revolutionair maatschappelijk proces.

De ecologie toont aan dat het evenwicht in de natuur bereikt wordt door organische variaties en
complexiteit, en niet door homogeniteit en simplificatie. Bijvoorbeeld: hoe gevarieerder de flora en
fauna van een ecosysteem, des te stabieler is de populatie van een potentiéle plaag. Naarmate de
milieuverschillen verdwenen zijn, zal de populatie van een potentiéle plaag meer fluctueren, met de
mogelijkheid dat ze niet meer onder controle te brengen is. Aan zichzelf overgelaten neigt een
ecosysteem spontaan naar organische differentiatie, grotere verscheidenheid in flora en fauna en
naar verschillen in het aantal prooidieren en roofvijanden. Dit betekent niet, dat menselijk ingrijpen
vermeden moet worden. De noodzaak voor een productieve landbouw - een vorm van ingrijpen in de
natuur - moet altijd centraal blijven staan bij een ecologische benadering van voedselverbouwing en
bosbeheer. Net zo belangrijk is, dat de mens vaak veranderingen kan aanbrengen in een ecosysteem,
die de ecologische kwaliteit ervan enorm kunnen verbeteren. Maar deze ingrepen moeten met inzicht
en begrip uitgevoerd worden en zij moeten niet de toepassing van brute kracht en manipulatie zijn.

Dit begrip van beheer, dit nieuwe inzicht in de belangrijkheid van de spontaniteit, heeft verstrekkende
gevolgen voor de technologie en de gemeenschap. Het is een uitdaging aan het kapitalistische ideaal
van een landbouw als een industriéle activiteit. Zo’n landbouw vindt plaats op immense, centraal
gecontroleerde plantages met hoog gespecialiseerde monoculturen, op een terrein dat zo egaal moet
zijn als de vloer in een fabriek. Chemische processen vervangen er de organische, men werkt er in
ploegendiensten enz. Als voedselverbouwing eerder een vorm van samenwerking met de natuur is
dan een wedstrijd tussen tegenstanders, moet de landbouwer heel goed op de hoogte zijn van de
ecologie op het land. Hij moet een nieuw bewustzijn ontwikkelen voor de noden en de mogelijkheden
ervan. Dit veronderstelt de reductie van de landbouw tot een menselijke schaal, het herstel van
bescheiden landbouweenheden en een diversificatie van de gewassenverbouwing. Kortom, het
veronderstelt een gedecentraliseerd, ecologisch systeem van voedselverbouwing.

Dezelfde redenering geldt voor het milieubeheer. De ontwikkeling van enorme fabriekscomplexen en
het gebruik van slechts één of twee energiebronnen, zijn verantwoordelijk voor luchtvervuiling.
Slechts door de ontwikkeling van kleinere industriéle eenheden en het afwisselend gebruik van zulke
energiebronnen met uitgebreide toepassing van schone energie (zon, wind en waterkracht), zal het
mogelijk zijn de industriéle vervuiling te verminderen. De middelen voor deze radicale technologische
verandering zijn nu aanwezig. Technici hebben kleinschalige vervangingen ontwikkeld voor
grootschalige industriéle operaties - kleine machines met meer mogelijkheden en verfijnde methodes
om zon-, wind- en waterenergie om te zetten in kracht voor industrieel en huishoudelijk gebruik. Deze
vervangingen zijn vaak productiever dan de grootschalige machinerieén die tegenwoordig bestaan.

De implicaties van een kleinschalige landbouw en industrie voor een gemeenschap zijn duidelijk: als
de mensheid de principes wil gaan gebruiken die nodig zijn om een ecosysteem te hanteren, dan

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 17:28



18/01/26 17:28 5/6 anarchisme_in_het _tijdperk_na_de_schaarste

moet de fundamentele gemeenschappelijke eenheid van het maatschappelijk leven zelf een
ecosysteem worden, een ecogemeenschap. In geen geval is dit begrip van gemeenschap door de
noodzaak van een blijvend evenwicht tussen de mens en de natuurlijke wereld alleen gemotiveerd.
Het komt ook overeen met de utopische idealen van de afgeronde mens, van het individu waarvan de
ontvankelijkheid voor indrukken, waarvan de ervaring en levensstijl gevoed worden door een breed
scala van stimuli en door een sociale schaal, die binnen het bevattingsvermogen van een enkel
menselijk wezen blijft. Zo worden de middelen en voorwaarden van overleven de middelen en
voorwaarden van het leven. Noodzaak wordt wens en wens wordt noodzaak. Het punt is bereikt
waarop de grootste sociale desintegratie de bron vormt voor de hoogste vorm van sociale integratie
en zo de meest dringende ecologische noodzakelijkheden in hetzelfde daglicht stelt als de hoogste
utopische idealen. Als, zoals Guy Debord opmerkt, het “dagelijks leven de maat van alles is: van de
invulling of eerder de niet-invulling van menselijke relaties, van het gebruik dat we van onze tijd
maken”, dan rijst er een vraag: wie zijn die “wij”, waarvan het dagelijks leven ingevuld moet worden?
En hoe komt het bevrijde ik naar voren, dat in staat is om tijd om te zetten in leven, ruimte in
gemeenschap en menselijke gemeenschap in het goede leven?

De bevrijding van het ik vereist voor alles een sociaal proces. In een maatschappij, die de
persoonlijkheid verschrompeld heeft tot koopwaar - tot een object dat gemaakt is voor de ruil - kan
geen complete persoonlijkheid bestaan. Daar kan alleen de aanzet zijn tot individualiteit, de
verschijning van een ik dat een identiteit zoekt - een ik dat grotendeels gedefinieerd wordt door de
obstakels die het moet overwinnen om verwerkelijking te bereiken. In een maatschappij die zwanger
gaat aan revolutie, waar de weeén zich voortdurend doen voelen, daar is slechts één gedachte en
handeling van belang: geboorte geven. Elk milieu, privé of sociaal, waarin dit feit niet tot het centrum
van de ervaring gemaakt wordt is een lachertje, en vermindert het beetje zelfrespect dat ons
overblijft nadat we onze dagelijkse portie gif van het leven in de bourgeoissamenleving weer hebben
geslikt.

Het is duidelijk dat het doel van de revolutie nu de bevrijding van het dagelijks leven moet zijn. ledere
revolutie die hierin niet slaagt, werkt contrarevolutionair.. Uiteindelijk zijn wij het die bevrijd moeten
worden, het is ons dagelijks leven met al haar momenten, uren en dagen, en niet een algemeenheid
als “geschiedenis” en “maatschappij”. Ondanks de lippendienst aan de dialectiek, moet traditioneel
links Hegels notie van het “concrete algemene” nog serieus nemen en niet als louter filosofisch begrip
afdanken, zij moet het eerder zien als een sociaal programma. Dit is niet alleen gedaan in Marx’
vroege geschriften over de grote utopisten (Fourrier en William Morris) maar ook, in onze tijd, door
“de drop-out” jeugd. Het ik moet altijd identificeerbaar blijven en waarneembaar in het revolutionair
proces en niet erdoor overrompeld en overspoeld worden. Geen woord in het revolutionaire
taalgebruik is meer sinister dan “massa’s”. Revolutionaire bevrijding moet zelfbevrijding zijn, die
sociale dimensies bereikt; niet een “massabevrijding” of een “klassenbevrijding”, waarachter het
heersen van een elite, een hiérarchie en een staat schuil gaan. Als een revolutie er niet in slaagt een
nieuwe maatschappij te creéren door de eigen activiteit en de eigen mobilisatie van revolutionairen,
als het niet het omsmeden van het ik in het revolutionaire proces met zich meebrengt, dan zal de
revolutie eens te meer diegenen om de tuin leiden, van wie het leven iedere dag geleefd moet
worden, terwijl het dagelijks leven onveranderd blijft. Uit de revolutie moet een persoonlijkheid
ontstaan die weer greep krijgt op de praxis, en niet een praxis die opnieuw volledig bezit neemt van
het ik. De meest vooruitstrevende vorm van klassenbewustzijn wordt op deze manier zelfbewustzijn.

Alleen om deze reden heeft de revolutionaire beweging fundamenteel te maken met het begrip
“levensstijl”. Ze moet proberen de revolutie in zijn hele totaliteit te leven, niet louter eraan deel te
nemen. Zij moet zich grondig bezighouden met de wijze waarop de revolutionair leeft, met zijn
relaties met de omgeving en met zijn graad van persoonlijke emancipatie. In het pogen de
maatschappij te veranderen, kan de revolutionair niet de veranderingen binnen zichzelf tegengaan.

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/



Last
update:
16/10/19
10:14

namespace:anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste?rev=1571220879

Veranderingen, die de herovering van zijn eigen zijn eisen. Net als de beweging waaraan hij
deelneemt, moet de revolutionair proberen de toestand van de maatschappij die hij probeert te
verwezenlijken, te weerspiegelen - tenminste in die mate die tegenwoordig mogelijk is.

Het verraad en het falen dat in de afgelopen halve eeuw plaatsgevonden heeft, hebben het tot een
axioma gemaakt, dat er geen scheiding kan zijn tussen het proces en het doel van de revolutie.

Een maatschappij waarvan het fundamentele doel zelfbestuur is, in alle facetten van het leven, kan
alleen bereikt worden door eigen activiteit. Dit houdt een vorm van bestuur in die altijd onder controle
van het ik staat. De macht van mens over mens kan alleen vernietigd worden door het proces waarin
de mens macht krijgt over zijn eigen leven en waarin hij niet alleen zichzelf ontdekt maar, en dat is
van veel meer betekenis, waarin hij zijn persoonlijkheid in al zijn sociale dimensies formuleert. Een
libertaire maatschappij kan alleen bereikt worden door een libertaire revolutie. Vrijheid kan niet aan
een individu “geleverd” worden als het “eindproduct” van een “revolutie”. De algemene
volksvergadering en de gemeenschap kunnen niet tot bestaan gewettigd of gedecreteerd worden.
Een revolutionaire groep kan pogen, opzettelijk en bewust, de creatie van deze vormen te
bevorderen. Maar als de volksvergadering en de gemeenschap niet de kans krijgen organisch tot
stand te komen, als hun groei niet rijpt door het proces van demassaficatie, door de eigen activiteit
en door zelfverwerkelijking, dan blijven ze niets anders als lege vormen, zoals de sovjets in het
postrevolutionaire Rusland. Volksvergadering en gemeenschap moeten kunnen groeien binnen het
revolutionair proces. Het revolutionair proces moet nu juist niets anders zijn dan de formatie van een
volksvergadering en een gemeenschap. Tegelijk moet het de vernietiging van macht, eigendom,
hiérarchie en uitbuiting zijn.

Revolutie als zelfverwerkelijking is niet uniek voor onze tijd. Het is het overheersende kenmerk van
alle grote revoluties in de moderne geschiedenis. Het was het kenmerk van de “journées” van de
“sansculottes” in 1792 en 1793, van de beroemde “vijf dagen” van februari 1917 in Petrograd, van de
opstand van het Barcelonese proletariaat in 1936, en van de mei-juni-gebeurtenissen in Parijs 1968.
Bijna alle revolutionaire opstanden in de geschiedenis van onze tijd zijn begonnen door de spontane
acties van de massa’s. Ze waren vaak een uitdaging aan het adres van de aarzelende politiek van de
revolutionaire organisaties. Elk van deze revoluties werd gekenmerkt door buitengewone individuele
bewustwording, door een vrolijkheid en solidariteit, die het dagelijks leven in een feest veranderden.
Deze surrealistische dimensie van het revolutionaire proces, met haar explosie van libidinale,
diepgewortelde krachten, grijnst doorlopend op de bladzijden der geschiedenis, zoals het gezicht van
de sater op glinsterend water.

anarchisme, kapitalisme, organisatie, economie

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk na_de_schaarste?rev=1571220879

Last update: 16/10/19 10:14

https://anarchisme.nl/ Printed on 18/01/26 17:28


https://anarchisme.nl/list/anarchisme?do=showtag&tag=anarchisme
https://anarchisme.nl/list/kapitalisme?do=showtag&tag=kapitalisme
https://anarchisme.nl/list/organisatie?do=showtag&tag=organisatie
https://anarchisme.nl/list/economie?do=showtag&tag=economie
https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_in_het_tijdperk_na_de_schaarste?rev=1571220879

	Anarchisme in het tijdperk na de schaarste
	Anarchisme in het tijdperk na de schaarste

