
24/01/26 20:15 1/8 Anarcho-pacifisme

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Anarcho-pacifisme

Stromingen

anarcho-communisme,
anarcho-collectivisme,
mutualisme, individualisme,
anarchisme zonder
adjectieven

Strategieën

anarcho-syndicalisme,
insurrectionalisme, anarcho-
pacifisme, propaganda van de
daad

Focus

anarcha-feminisme, eco-
anarchisme, religieus
anarchisme

Anarcho-pacifisme, ook wel anarchistisch pacifisme of
pacifistisch anarchisme, is een stroming binnen het anarchisme
welke geweld verwerpt als middel in de strijd voor sociale
verandering, de afschaffing van kapitalisme en de staat.

Hoewel uiteindelijk alle anarchistische stromingen in feite een
gelijkwaardige en egalitaire samenleving nastreven, en daarmee
de afschaffing van de structurele uitbuiting en het geweld van het
kapitalisme en de staat, is het gebruik van geweld altijd een
belangrijk discussiepunt geweest. Voor veel anarchisten is het
duidelijk dat de staat en kapitalisten hun macht met geweld zullen
verdedigen en dat er daarom een vorm van tegengeweld nodig is,
op zijn minst ter zelfverdediging. Het anarcho-pacifisme wijst
echter, in tegenstelling tot de meeste andere stromingen, geweld
in het geheel af en pleit voor lijdzaam verzet, blokkade en
onttrekking (sabotage). Wat daarbij precies als geweld wordt
gedefinieerd verschilt soms.

Het pacifistisch anarchisme ontwikkelde zich vooral in Nederland,
Duitsland, Groot-Brittannië en de Verenigde Staten sterk. In
Nederland hangt dit samen met de vrij grote religieus-
anarchistische en antimilitaristische bewegingen. Henry David
Thoreau en Leo Tolstoj zijn vroege denkers die veel invloed
hebben gehad in de ontwikkeling van deze denkstroming. Later
zouden de ideeën van Mohandas Gandhi veel aan invloed winnen,
hoewel deze vaak vrij selectief aangehaald worden.

Theorie en ontwikkeling

Eén van de centrale anarcho-pacifistische strategieën is de burgerlijke ongehoorzaamheid zoals deze
door Henry David Thoreau werd geformuleerd in zijn essay Civil Disobedience uit 1849 (hoewel
Thoreau zelf een sterk voorstander was van vuurwapenrechten en zelfverdediging).[1] Thoreau was
een belangrijke vroege denker en had veel invloed op de ontwikkeling van het individualistische
anarchisme in de Verenigde Staten en Europa. Zijn tekst over de burgerlijke ongehoorzaamheid wordt
o.a. door Mohandas Gandhi, Martin Luther King, Jr. en Tolstoj genoemd als invloedrijk op hun

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/zwart-witte_ster.png?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-communisme
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-collectivisme
https://anarchisme.nl/namespace/mutualisme
https://anarchisme.nl/namespace/individualisme
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_zonder_adjectieven
https://anarchisme.nl/namespace/anarchisme_zonder_adjectieven
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-syndicalisme
https://anarchisme.nl/namespace/insurrectionalisme
https://anarchisme.nl/namespace/propaganda_van_de_daad
https://anarchisme.nl/namespace/propaganda_van_de_daad
https://anarchisme.nl/namespace/anarcha-feminisme
https://anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/eco-anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme
https://anarchisme.nl/namespace/henry_david_thoreau
https://anarchisme.nl/namespace/henry_david_thoreau
https://anarchisme.nl/namespace/leo_tolstoj
https://anarchisme.nl/namespace/mohandas_gandhi


Last update: 22/05/20 13:52 namespace:anarcho-pacifisme https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

https://anarchisme.nl/ Printed on 24/01/26 20:15

ontwikkeling. Tolstoj zag volgens Geoffrey Ostergaard dat “een geweldig wapen voor het ondermijnen
(liever dan omverwerpen) van de staat voor individuen was om te weigeren daaraan mee te werken
en diens immorele eisen te gehoorzamen.”[2]

Leo Tolstoj

Voor Leo Tolstoj zou zijn ervaring in het leger een
belangrijke rol spelen in de ontwikkeling van zijn
pacifistische ideeën. Nadat hij het leger had verlaten
keerde hij terug naar zijn religieuze wortels waarbij het
leiden van een 'deugdzaam' leven voor hem steeds
centralere plek innam. Geweld stond volgens hem hier
haaks op. Dit was volgens hem de ultieme autoritaire
daad en werd gebruikt om het machtsmisbruik in stand
te houden. Tolstoj was van mening dat staten geen
recht hadden om 'recht' te spreken - volgens hem de
taak van god. Hij zag hierom de staat als zondig. Hij zou
hierover, nadat hij getuigen was geweest van een
publieke terechtstelling in Parijs, aan een vriend
schrijven dat staten “onbeschaamd arrogant zijn in hun
drang om gerechtigheid en de wet van god uit te
voeren.” Voor Tolstoj werd de Bergrede van Jezus
Christus een centraal oriëntatiepunt voor zijn ideeën en
ontwikkelde hieruit een geheel eigen christelijke en
pacifistische filosofie. Daaronder voorstond hij niet
alleen geweldloosheid, maar de volledige niet-deelname
aan het staatssysteem van het niet betalen van
belastingen tot het weigeren te stemmen (wat in die tijd
sowieso slechts voor een zeer kleine bevoorrechte kring
mensen mogelijk was).

Hoewel Tolstoj het conflict in zijn geheel als iets problematisch zag, betekend het weigeren geweld te
gebruiken voor veel andere anarcho-pacifisten niet dat men lijdzaam moet toekijken of dat men de
revolutionaire actie afwijst. De afwijzing van van geweld leidde er voor veel anarcho-pacifisten toe dat
men anarcho-syndicalistische vormen van verzet, zoals de algemene staking, als een uitgelezen
middel in de revolutionaire strijd zagen. Bart de Ligt en Clara Wichmann, twee anarchisten uit
Nederland, zijn hier een voorbeeld van. Wichmann hield zich vanwege haar achtergrond hoofdzakelijk
met recht bezig, maar schreef ook over het syndicalisme en het middel van geweld. In 1920 schreef
ze Over de betekenis van het middel voor het doel in de krant De Vrije Communist van de Bond van
Religieuze Anarcho-Communisten.[3] De Ligt, welke al jaren een onvermoeide propagandist voor het
antimilitarisme was, verbond Gandhi's principiële geweldloosheid met het idee van de algemene
staking en ontwikkelde een concept van geweldloze directe actie, welke in de jaren 30 van de 20ste
eeuw veel invloed had op pacifisten in Groot-Brittannië en de Verenigde Staten. In De overwinning
van het geweld (1933) stelde hij “hoe meer geweld, hoe minder revolutie.”[4]

Mohandis 'Mahatma' Gandhi (1869-1948) is één van de meest invloedrijke personen op de
hedendaagse pacifistische beweging. Gandhi werd zelf geïnspireerd door o.a. Thoreau, Ruskin en
Tolstoj, waarbij hij met de laatste in de periode dat hij in Zuid-Afrika verbleef uitvoerige
briefwisselingen had. Gandhi ontwikkelde een geheel eigen filosofie welke zich sterk baseerde op de
Indiase religie en cultuur. Gandhi zei over zichzelf dat hij anarchist was, “maar van een andere soort”.
Naast de bevrijding en transformatie van India streefde hij de creatie van Ram Raj na, het koninkrijk
van god op aarde.

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/leo_tolstoi.jpg?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-syndicalisme
https://anarchisme.nl/namespace/bart_de_ligt
https://anarchisme.nl/namespace/clara_wichmann
https://anarchisme.nl/namespace/de_overwinning_van_het_geweld
https://anarchisme.nl/namespace/de_overwinning_van_het_geweld


24/01/26 20:15 3/8 Anarcho-pacifisme

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Gandhi tijdens de Zoutmars, 1930

Gandhi ontwikkelde een het concept dat hij
Satyagraha noemde. De term betekend in
Gajurati[5] 'standvast in de waarheid', wat
door Gandhi werd aangewend als middel voor
zijn geweldloze theorie. Hij vond passief
verzet zwak en verkoos daarom het actieve
geweldloze verzet. Daarbij lag voor hem
echter niet de nadruk op de confrontatie,
maar op de kracht van de waarheid. Daarbij
zag hij een sterke relatie tussen het doel en
de middelen, welke volgens hem niet van
elkaar te scheiden waren. Hoewel Ghandi
sterke anarchistische elementen in zijn
filosofie had, zoals de nadruk op
decentralisme, directe democratie en zijn
opvatting dat de staat gecentraliseerde vorm
van geweld representeerde, was hij ook een
pragmatist. Hij gebruikte, zeker in zijn latere
periode, dan soms ook niet-anarchistische
middelen in zijn strijd voor de
onafhankelijkheid van India, zoals zijn
deelname aan het Indiase Nationale Congres
(INC), wat in feite een Indisch-nationalistische
partij was. Na de Eerste Wereldoorlog
organiseerde Gandhi voor het INC meerdere
geweldloze massabijeenkomsten, waarvan de
Zoutmars in 1930 de bekendste is. Met de
mars wilde hij bij Dandi, dat aan de oceaan
lag, zelf zout gaan maken om zo te
protesteren tegen het Britse zoutmonopolie in
India. Het hele protest moest volgens Gandhi
volgens het Satyagraha geweldloos verlopen.
De mars van 384 km was het grootste protest
tegen de Britse overheersing sinds de
ongehoorzaamheidsbeweging in 1920-1922,
en vormde een belangrijk onderdeel in de
Indische onafhankelijkheidsstrijd. Tegen het
eind liepen er ongeveer 50.000 mensen mee
en het protest trok internationaal veel
aandacht in de pers, waarmee de principes
van Gandhi ook wereldwijde bekendheid
verwierven.[6] De massale burgerlijke
ongehoorzaamheid die uit de mars
aanwakkerde bracht een boycotcampagne
tegen Britse producten voort.

De invloed van de ideeën van Gandhis geweldloze verzet heeft vandaag de dag invloed. In de
populaire cultuur wordt er echter zeer selectief en oppervlakkig met de karakter van Gandhi
omgesprongen wat ook heeft geleid tot karikatuur die de diepgaandere ideeën in zijn filosofie
overstemmen.

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/mohandis_gandhi_tijdens_de_zoutmars_1930_.jpg?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme


Last update: 22/05/20 13:52 namespace:anarcho-pacifisme https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

https://anarchisme.nl/ Printed on 24/01/26 20:15

Verwoestingen na bombardementen op Dresden,
1944-1945

De opkomst van het fascisme en de Tweede
Wereldoorlog stelde het pacifisme voor een
groot dilemma. Er waren in de aanloop naar
de oorlog verschillende pogingen om zich te
verzetten tegen het daarbij eveneens
opkomende militarisme, al was dit vooral in
landen waar het fascisme geen werkelijke
voet aan de grond had. In die landen was
namelijk geen tolerantie voor pacifistische
opvattingen - deze zouden de nationale
belangen schaden. Alex Comfort (1920-2000)
was arts in Groot-Brittannië en een bewuste
dienstweigeraar tijdens de oorlog. Hij was
actief lid van de Peace Plegde Union (PPU),
dat voor de oorlog nog stelde dat als de
maatregelen van het Verdrag van Versailles[7]
zouden worden teruggedraaid, Nazi-Duitsland
diens agressie zou staken. George Orwell, een
criticus van het pacifisme, wierp pacifisten
voor dat zij “objectief gezien pro-fascistisch”
waren door te argumenteren dat “als je de
oorlogsinspanningen van de ene partij
dwarsboomt, je automatisch die van de
andere helpt.”[8] Na de annexatie van
Sudetenland en de aanval op Tsjecho-
Slowakije en Frankrijk zakte het lidmaatschap
van de PPU in elkaar. De organisatie
veranderde dan ook van stellingname en
begon zich vooral te richten op de
ondersteuning van dienstweigeraars en
verzette zich tegen het bombarderen van
civiele doelen in Europa door de geallieerden.
Comfort schreef hiervoor in een Britse krant:

Het bombarderen van Europa is niet het werk van soldaten noch van verantwoordelijke
staatslieden. Het is het werk van bloeddorstige idioten… nacht na nacht moeten de Europeanen,
die hun vrijheid riskeren om te luisteren [naar de radio], de etterende dreigementen en het
opgeschep van bloeddorstige en reactionaire burgers aanhoren. Zij zijn het tegendeel van
diegenen die elke verachtelijke operatie lankmoedig en vol tevredenheid begeleiden met eenzelfde
lakse traagheid als wij hebben getoond bij constructieve beleidstaken als het bieden van een
veilige haven voor de joodse vluchtelingen.[9]

In zijn tekst tekst Peace and Disobedience (1946) gaat Comfort in de psychologie van het begaan van
oorlogsmisdaden en wat er nodig is om deze te voorkomen:

“Gruweldaden niet het werk van sadisten - […] ze zijn het resultaat van gehoorzaamheid, een
gehoorzaamheid die de menselijkheid is vergeten. Wij accepteren die gehoorzaamheid niet. De
garantie voor vrede is niet het leger, maar een onbetrouwbaar volk […]”[10]

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/bundesarchiv_dresden_stadcentrum_na_bombardement.jpg?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme


24/01/26 20:15 5/8 Anarcho-pacifisme

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Na de oorlog was Comfort lid van de Campaign for Nuclear Disarmament (Campagne voor nucleaire
ontwapening), wat een thema zou worden dat een groot deel van de moderne vredesbeweging bezig
zou gaan houden met nadat de dreiging voor een nucleaire oorlog tijdens de Koude Oorlog steeds
groter werd.

Antimilitarisme

Militarisme betekend dat men de invloed van het leger op de burgerlijke samenleving accepteert of
zelfs viert, wat vaak ook gepaard gaat met sterk nationalistische opvattingen. In de samenleving
heeft dit uitwerking op de opvatting over hiërarchieën, discipline en het volgen en gehoorzamen van
bevelen. Het leger vervult in dat geval vaak ook een symbolische rol die het welvaren en de trots van
een land weerspiegelt. Dit uit zich in culturele zin door een voorliefde voor militair vertoon,
volksliederen, rangen, orden en vlaggen. Het antimilitarisme richt zich juist tegen het gemilitariseerde
staatsapparaat en stelt dat het de vrije geest van de bevolking verstikt.

B. de Ligt, Oorlog aan den Oorlog,
c.a. 1933

Antimilitaristen stellen dat het militarisme uiteindelijk de grip
op de samenleving door de heersende klasse versterkt,
omdat het de aandacht van het klassenconflict afleid en
kritische stemmen monddood maakt. De klassieke
antikapitalistische en antimilitaristische redenering is dat de
arbeidersklasse altijd de soldaten voor de legers leveren. In
nationalistische oorlogen worden uiteindelijk de
arbeidersklassen van twee (of meer) landen tegen elkaar
worden gemobiliseerd, terwijl deze eigenlijk
gemeenschappelijke belangen hebben, namelijk zich te
ontdoen van de heersende klasse in eigen land. Hierom zijn
de meeste antimilitaristen ook internationalisten: men erkent
het gemeenschappelijke belang van de wereldwijde
arbeidersklasse en wijst de nationalistische lezing af dat de
nationale bezittende klasse en de arbeidersklasse een
gemeenschappelijk belang hebben.

Om de hiervoor genoemde redenen zijn de meeste anarcho-
pacifisten eveneens antimilitaristen. De kritiek gaat dus
verder dan alleen het feit dat legers geweld gebruiken, het
gaat eveneens om de verder werkende invloed op de
maatschappij zelf. Andersom is het echter zeker niet zo dat
alle antimilitaristen ook pacifisten zijn. De bovenstaande
analysen sluiten namelijk niet uit dat men van mening kan
zijn dat, om het huidige systeem omver te werpen, geweld
nodig zal zijn, of dat men geweld moet gebruik uit
zelfverdediging.

Over het algemeen is het zo dat de meeste antimilitaristen, als zij geweld niet uitsluiten, wel een zeer
kritische houding hebben over hoe dit geweld dan georganiseerd moet zijn. Dit wil zeggen, men kan
van mening zijn dat in geval van bijvoorbeeld een revolutionaire situatie, er wel milities moeten
worden gevormd. Maar anarchisten zijn er in dat geval over het algemeen op gebrand dat deze
milities een bepaalde vorm van democratie kennen en een directe relatie hebben met de bevolking.
Precies het tegenovergesteld van wat ten tijde van de Russische Revolutie gebeurde met de
omvorming van de burgermilities tot het Rode Leger. De milities werden gemilitariseerd en daarmee

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/de_ligt_b_-_oorlog_aan_den_oorlog.jpg?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme


Last update: 22/05/20 13:52 namespace:anarcho-pacifisme https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

https://anarchisme.nl/ Printed on 24/01/26 20:15

tot instrument van de nieuwe bolsjewistische centrale regering gemaakt, in plaats van een instrument
van de samenleving waaraan deze verantwoordelijkheid plichtig was.

Heden ten dage

Graswurzelrevolution, nov.
2019

Er bestaat nog altijd een anarcho-pacifistische stroming, hoewel
het een duidelijke minderheidspositie vertegenwoordigd. Het
hedendaagse anarcho-pacifisme heeft vaak eerder een morele en
minder een religieuze argumentatie. Toch is het zo dat veel
religieuze anarchisten ook anarcho-pacifisten zijn.

In Duitsland bestaat sinds 1972 de anarchistische krant en
uitgeverij Graswurzelrevolution (Revolutie vanuit de basis), die de
geweldloze theorieën verspreid en verder probeert te ontwikkelen.
De krant en uitgeverij hanteert vooral de term 'directe geweldloze
actie' welke in tot tegenstelling tot 'pacifisme' (van 'passief) een
actievere vorm van verzet suggereert.[11]

In de Verenigde Staten (VS) is het anarcho-pacifisme nog altijd
sterk vertegenwoordigd doordat het pacifisme daar in het
algemeen een grote invloed heeft.

Discussie en kritiek

Errico Malatesta heeft het pacifisme nooit expliciet bekritiseerd en nam zelfs duidelijk stelling door
geweld als als iets negatiefs te bestempelen.

Naar mijn mening kan er geen twijfel over bestaan dat het Anarchistische idee, regering afwijzend,
in zijn diepste natuur afwijzend staat tegenover geweld, welke de essentie is van elk autoritair
systeem – de modus operandi van elke overheid.[12]

Malatesta stelde dat geweld een hellend vlak is en dat zelfs “de beste theorieën en nobelste
intenties” geen garantie bieden dat anarchisten, net als de rest van de mensheid, niet hun
oorspronkelijke doel uit het oog verliezen en niet meer in staat zijn hun programma, waardoor zij zich
lieten inspireren, om te zetten.[13] Toch was hij van mening dat geweld een noodzakelijk kwaad is om
het geweld van de staat op te heffen. Hierover zegt hij:

Het is zeer zeker dat de bourgeoisie geen recht heeft om te klagen over het geweld van diens
vijanden, omdat hun hele geschiedenis, als een klasse, een geschiedenis is van bloedvergieten, en
omdat het systeem van uitbuiting, welke de wet is van hun leven, dagelijks hecatombes van
slachtoffers produceert.[…]

https://anarchisme.nl/_detail/namespace/graswurzelrevolution_-_nov.2019.jpg?id=namespace%3Aanarcho-pacifisme
https://anarchisme.nl/namespace/religieus_anarchisme


24/01/26 20:15 7/8 Anarcho-pacifisme

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Laten we, omdat historische ontwikkelingen ons tot de noodzaak van geweld hebben gedreven,
geweld gebruiken; maar laat ons nooit vergeten dat dit een kwestie is van bittere noodzaak, en in
de basis indruist tegen ons streven. Laten we niet vergeten dat de hele geschiedenis getuigd van
het volgende verontrustende feit: wanneer verzet tegen onderdrukking zegevierde, bracht dit altijd
nieuwe onderdrukking met zich mee. Dit waarschuwt ons dat dit altijd zo zal zijn tot er voor eens
en altijd gebroken wordt met deze bloedige traditie uit het verleden, en geweld beperkt wordt tot
de striktste noodzakelijkheid.[14]

Peter Gelderloos heeft in zijn boek How Nonviolence Protects the State (vert. Hoe geweldloosheid de
staat beschermd, 2007) kritiek op de geweldloosheid en stelt dat deze racistisch[15], patriarchaal[16]
op privilege stoelt en de staat in de hand werkt (en daarmee geweld in stand houdt).

Hij stelt dat het beeld dat wordt geschetst over de onafhankelijkheidsstrijd in India, en de rol
daarbinnen van de geweldloosheid van de beweging rond Mahatma Ghandi, in het Westen veel te
rooskleurig is. Volgens hem waren juist verschillende gewelddadige factoren reden voor Groot-
Brittannië om te besluiten zich uit India terug te trekken. Hij noemt de enorme verliezen die het land
geleden had tijdens de Eerste en Tweede Wereldoorlog en de gewapende strijd tussen de Arabieren
en Joden in de toen nog Britse kolonie Palestina. “De duidelijke dreiging dat de Indiase bevolking de
burgerlijke ongehoorzaamheid op zouden geven en massaal de wapens zouden opnemen als zij te
lang zouden worden genegeerd […]”[17] Volgens Gelderloos wordt er een veel te rooskleurig beeld
geschetst van de zogenaamde pacifistische overwinningen en dat de vaak aangehaalde Ghandi en Dr.
Martin Luther King feitelijk doel boven middel stelden en ook gewapende bewegingen in Palestina en
en Vietnam als voorbeelden aanhaalden.[18]

Verder lezen

Errico Malatesta - Anarchie en geweld
Leo Tolstoj - Gij zult niet doden
Bart de Ligt - De overwinning van het geweld

Externe links

http://www.vdamok.nl (VD Amok, antimilitaristisch onderzoeksbureau)
https://www.graswurzel.net (Graswurzelrevolution)
https://wri-irg.org (War Resisters' International)

Voetnoten

[1] Geoffrey Ostergaard, Resisting the Nation State, the pacifist and anarchist tradition, 1982
[2] Ibid.
[3] Clara Wichmann, Over de beteekenis van het middel voor het doel, De Vrije Communist,
orgaan van de Bond van Religieuze Anarcho-Communisten (BRAC), 8 mei 1920
[4] Bart de Ligt, De overwinning van het geweld, 1935, pag. 27
[5] Gujarati, taal welke hoofdzakelijk in het Westen van India wordt gesproken.
[6] Engelstalige bijdrage Wikipedia 'Salt March'
[7] Verdrag van Versailles: met het Verdrag van Versailles werd formeel de Eerste Wereldoorlog

https://anarchisme.nl/namespace/errico_malatesta
https://anarchisme.nl/namespace/anarchie_en_geweld
https://anarchisme.nl/namespace/leo_tolstoj
https://anarchisme.nl/namespace/gij_zult_niet_doden
https://anarchisme.nl/namespace/bart_de_ligt
https://anarchisme.nl/namespace/de_overwinning_van_het_geweld
http://www.vdamok.nl
https://www.graswurzel.net
https://wri-irg.org
https://anarchisme.nl/namespace/clara_wichmann
https://anarchisme.nl/namespace/bart_de_ligt
https://anarchisme.nl/namespace/de_overwinning_van_het_geweld
https://en.wikipedia.org/wiki/Salt_March


Last update: 22/05/20 13:52 namespace:anarcho-pacifisme https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

https://anarchisme.nl/ Printed on 24/01/26 20:15

beëindigd. In het verdrag werd Duitsland defacto verantwoordelijk gehouden voor de Eerste
Wereldoorlog. Daarom werd vastgelegd dat Duitsland zich moest demilitariseren, bepaalde
gebieden als Elsas-Lotharingen en delen van Oost-Pruisen moest afstaan, werd deels bezet het
moest vergaande herstelbetalingen moest doen voor de gelede schade van de oorlog. Critici
waarschuwde dat dit vergaande gevolgen zou kunnen hebben voor de internationale
betrekkingen en de politieke ontwikkelingen in Duitsland zelf. Door sommigen wordt het
Verdrag van Versailles gezien als het eerste opstapje naar de Tweede Wereldoorlog.
[8] George Orwell, Pacifism and the War, Partisan Review, London. augustus-september 1942
[9] David Goodway, Introduction“ to Writings Against power and death: the anarchist articles
and pamphlets of Alex Comfort Freedom Press, London, 1994, pag. 7–30
[10] Alex Comfort, Peace and Disobedience, 1946; in Anarchism - A Documentary History of
Libertarian Ideas, Vol. 2, pag. 51
[11] https://www.graswurzel.net/
[12] Errico Malatesta, Violence as a social factor, 1895; in Robert Graham (ed.), A Documentary
History of Libertarian Ideas, Vol. 1., Black Rose Books 2005, pag. 161.
[13] Errico Malatesta, Anarchie en geweld, 1894.
[14] Ibid.
[15] Peter Gelderloos, How Nonviolence Protects the State, South end Press 2007, pag. 23.
[16] Ibid. pag. 65.
[17] Ibid. pag. 7-8.
[18] Ibid. pag. 24.

Bronnen

Peter Marshall, Demanding the Impossible, Harpercollins 1991; o.a. hoofdstukken Leo Tolstoy
en Mohandis Gandhi.
Peter Gelderloos, How Nonviolence Protects the State, South end Press 2007
Robert Graham (ed.), A Documentary History of Libertarian Ideas, vol. 1, Black Rose Books 2005
De Engelstalige Wikipedia-bijdrage over anarcho-pacifisme.

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

Last update: 22/05/20 13:52

https://www.graswurzel.net/
https://anarchisme.nl/namespace/errico_malatesta
https://anarchisme.nl/namespace/anarchie_en_geweld
https://anarchisme.nl/namespace/peter_marshall
https://en.wikipedia.org/wiki/Anarcho-pacifism
https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/anarcho-pacifisme?rev=1590155527

	Anarcho-pacifisme
	Theorie en ontwikkeling
	Antimilitarisme
	Heden ten dage
	Discussie en kritiek
	Verder lezen
	Externe links
	Voetnoten
	Bronnen


