
08/01/26 12:00 1/8 Kunst en religie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Kunst en religie

Door Max Stirner

Oorspronkelijke titel: Kunst und Religion
Geschreven: juni 1842
Bron: Kunst en religie, Marxists Internet Archive; Rheinische Zeitung. Nr. 165 (Beiblatt). 14 juni
1842
Vertaling: Widukind De Ridder en Thomas Eden

Voorwoord

Kunst und Religion (juni 1842) geldt naast Das unwahre Prinzip unserer Erziehung (april 1842) als één
van Max Stirners belangrijkste “Kleine Schriften”. Beide artikels verschenen oorspronkelijk in de
Rheinische Zeitung nog voordat Karl Marx er als hoofdredacteur werd aangesteld. Kunst und Religion
zou opgevat kunnen worden als Stirners uiterst venijnige kritiek op Bruno Bauers: Hegel’s Lehre von
der Religion und Kunst (1842). Daarin werd Hegels driedeling kunst-religie-filosofie omgegooid en de
kunst in nauw verband gebracht met de filosofie. In de kunst werd de religie immers ontmaskerd als
“vervreemding” waardoor de kunst volgens Bauer beschouwd moest worden als een fase in de
opheffing van de “vervreemding”.[1] Stirner daarentegen, behandelde de kunst opnieuw in nauwe
samenhang met de religie. Daardoor radicaliseerde — en ridiculiseerde — hij Bauers kritiek van de
religie tot die uiteindelijk ook het hegelianisme en Bauer zélf behelsde. Toch is deze tekst ook los van
zijn ideeënhistorische context uiterst helder en lezenswaardig.

Zo gaat ze indirect in op het cyclische verloop van de kunst en dus op de wijze waarop ze markten
openbreekt en opnieuw insluit. Bovendien problematiseert ze de mogelijkheid van de kunst om te
breken met het paradigma van de “voorstelling”. Toch proberen we Stirner daarmee allerminst een
plaats te geven binnen de genealogie (nà Hegel en vóór Nietzsche) van de “kunstfilosofie”. Binnen de
kunstfilosofie staat het onderzoeksobject immers nooit ter discussie, wordt er doorheen onderzoek en
contemplatie uiteindelijk alleen maar meer legitimiteit aan verleend, wordt de kunst als het ware
productief gemaakt. Kortom, geflankeerd door de kunstfilosofie laat de kunst zich moeiteloos
inschrijven in Richard Florida’s notie van de “creatieve economie”.[2] De kunstenaar en kunstfilosoof
als leden van een zogenaamde “creatieve klasse” die doorheen een “bohemische index” (het aandeel
van “creatievelingen” in de beroepsbevolking) zorgvuldig in kaart gebracht wordt en vervolgens het
onderwerp uitmaakt van stedelijke beleids- en actieplannen. De kunstenaar en kunstfilosoof voorzien
“de creatieve economie” keer op keer van nieuwe actievelden van waaruit de voortschrijdende
commodificering overschouwd kan worden. Kortom, de kunstenaar en kunstfilosoof leveren, net als
de moderne manager met zijn “creatief” organisatie- en commando-talent: “innovatieve arbeid”.

Indien de kunstfilosofie het actieterrein en de afzetmarkten van de kunst helpt uitdiepen of
verbreden, dan is de kritiek van de kunst niet zozeer een kritiek van de kunst, maar probeert ze als
het ware buiten de kunst te treden, zich te onttrekken aan de almacht van de kunst. Op gelijkaardige
wijze probeerde Stirner zich in “Kunst und Religion” aan de almacht van de (hegeliaanse) filosofie te
onttrekken.

Deze (allereerste Nederlandse) vertaling is vrij minimaal geannoteerd, voor een uitgebreide analyse
wordt de lezer verwezen naar: De Ridder (W.): Max Stirners: Kunst und Religion (1842): Het einde van
de ‘metafysicakritiek’ en haar ‘eeuwige wederkeer’ in de metafysica. Brussel, 7 april 2009 Widukind

https://anarchisme.nl/namespace/max_stirner
https://www.marxists.org/nederlands/stirner/1842/1842kunstenreligie.htm


Last update: 28/11/19 11:10 namespace:kunst_en_religie https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

https://anarchisme.nl/ Printed on 08/01/26 12:00

De Ridder

Kunst en Religie

Rheinische Zeitung. Nr. 165 (Beiblatt). 14 juni 1842 [3]

Hegel behandelt de kunst vóór de religie; deze plaats komt haar toe, ze komt haar zelfs vanuit
historisch oogpunt toe. Zodra het vermoeden rijst dat de mens in zichzelf een voorbij-zichzelf
[Jenseits][4] heeft, d.w.z. dat hij geen genoegen meer neemt met een dierlijke en natuurlijke
toestand, maar een ander moet worden (en voor de tegenwoordige mens is toch de andere, die hij
moet worden, een toekomstige mens, die slechts voorbij zijn huidige toestand verwacht moet worden,
-een voorbij-zichzelf- zijnde [jenseitiger]: zo is immers de jongeling de toekomst en het voorbij-zichzelf
[Jenseits] van de knaap, waarnaar hij eerst moet toegroeien, en zo is de zedelijke mens het voorbij-
zichzelf [Jenseits] van het louter — onschuldige kind): zodra in de mens dat vermoeden rijst en hem
opdringt om zich te verdelen en te splitsen in datgene wat hij is en dat wat hij moet worden, dan
streeft hij hunkerend naar dat laatste, naar deze tweede en andere mens, rust hij niet voordat hij de
gedaante van deze mens voorbij-zichzelf [jenseitigen] voor zich ziet. Lang golft het in hem heen en
weer, hij voelt alleen maar dat er zich in zijn duistere innerlijk een lichtgedaante wil verheffen, maar
de zekere contouren en de vaste vorm ontbreken nog. Samen met het in het donker onzeker tastende
volk, tast ook het artistieke genie een tijd lang om zich heen, zoekend naar het beeld van hun
vermoeden; waar echter niemand in slaagt, daar slaagt hij wel in: hij geeft het vermoeden vorm, hij
vindt de gedaante, hij schept het — ideaal. Wat is de volkomen mens, de wezenlijke menselijke
bestemming waar allen naar smachten om haar te aanschouwen anders dan de ideale mens, het
menselijke ideaal? De kunstenaar heeft eindelijk het juiste woord, het juiste beeld, de juiste
aanschouwing voor datgene ontdekt waar allen naar verlangden; hij stelt het op: het is het ideaal. “Ja,
dat is het! Dat is die gedaante van het volmaakte, dat is de uitdrukking voor ons smachten, de blijde
boodschap (Evangelie), die onze reeds lang uitgezonden verkenners, de naar lafenis dorstende
vragen van onze geest, thuisbrengen.” Zo roept het volk bij de schepping van het genie en valt —
aanbiddend neer. Ja, aanbiddend! De vurige drang der mensen om niet alleen te zijn, maar zich te
verdubbelen, niet met zichzelf, de natuurlijke tevreden te zijn, maar de tweede te zoeken, de
geestelijke mens, — deze drang is door het werk van het genie bevredigd en de splitsing is voltooid.
Pas nu komt de mens tevreden op adem; want zijn innerlijke strubbelingen zijn opgelost, het
onrustbarende vermoeden veruitwendigd als gedaante: de mens tegenover zichzelf. Dit tegenover is
hijzelf en is het niet: het is zijn voorbij-zichzelf [Jenseits], waarnaar alle gedachten en gevoelens heen
stromen zonder het volledig te bereiken en het is zijn voorbij-zichzelf [Jenseits], ingekapseld en
onlosmakelijk verweven met de tegenwoordigheid van zijn aardse leven. Het is de God van zijn
innerlijk, maar het is buiten: daarom kan hij hem niet vatten, niet begrijpen. Verlangend strekt hij zijn
armen uit, maar wat tegenover hem staat, is niet te bereiken, want was het wel te bereiken, waar zou
dan het “tegenover” blijven? Waar zou de splitsing blijven met al haar smarten en zaligheid? Waar
zou — laten we uitspreken hoe deze splitsing met een ander woord heet! — waar zou de religie
blijven?

De kunst schept splitsing, doordat ze tegenover de mens het ideaal stelt, de aanschouwing van het
ideaal echter, die zolang duurt tot het ideaal weer door onverbiddelijke, gretige ogen opgezogen en
verslonden geworden is, heet religie. Omdat ze een aanschouwen is, heeft ze een voorwerp of object
nodig en de mens verhoudt zich religieus tot het door de kunstschepping veruitwendigde ideaal, tot
zijn tweede uitwendig geworden Ik als tot een object. Hier liggen alle kwellingen, alle oorlogen van
duizenden jaren; want het is verschrikkelijk om buiten-zichzelf [ausser sich] te zijn en buiten-zich is
eenieder die zichzelf tot object heeft, zonder dit object volledig met zichzelf te verenigen en als



08/01/26 12:00 3/8 Kunst en religie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

object, als voorwerp [Gegenstand] en weerstand te kunnen vernietigen.[5] De religieuze wereld leeft
in de vreugdes en het lijden dat ze van dit object ervaart, ze leeft in de splitsing van zichzelf en haar
geestelijke bestaan [Dasein] is niet redelijk, maar verstandelijk. De religie is een VERSTANDSZAAK![6]
Zo hard als het object, dat geen vrome volledig voor zich kan winnen, maar waaraan hij zich veeleer
moet onderwerpen, zo broos is ook zijn eigen geest tegenover dit object: het is verstand. “Koud
verstand?!” — Kent gij niets dan “koud” verstand? Weet gij niet, dat er niets zo gloeiend heet, zo
heldhaftig is als het verstand? Censeo, Carthaginem esse delendam[7], sprak Catos verstand en hij
bleef er onverstoord bij, de aarde beweegt om de zon, sprak Galileis verstand zelfs terwijl de zwakke
grijsaard knielend de waarheid afzwoer en toen hij opstond sprak hij opnieuw: “En toch beweegt ze
om de zon”. Geen geweld is groot genoeg om ons van de gedachte af te brengen dat 2 maal 2 = 4,
en het eeuwige woord van het verstand blijft dit: “Hier sta ik, ik kan niet anders!”[8] en de zaak van
een dergelijk verstand dat alleen maar onwrikbaar is, omdat zijn object (2 maal 2 = 4 enz.) zich niet
aan het wankelen laat brengen, de zaak van een dergelijk verstand zou de religie zijn? Ja, zij is het.
Ook zij heeft een onwrikbaar object, dat haar in handen gevallen is: de kunstenaar heeft het haar
geschapen, alleen de kunstenaar kan het haar opnieuw ontnemen. Want zij is zelf zonder genialiteit.
Er bestaat geen religieus genie en niemand zal beweren dat men in de religie genieën, talenten en
talentlozen mag onderscheiden. Tot de religie is iedereen in gelijke mate bekwaam, zo bekwaam als
tot het begrijpen van de driehoek of de stelling van Pythagoras. Men mag de religie echter niet met
de theologie verwarren, daartoe heeft weliswaar niet iedereen dezelfde bekwaamheid, net zomin als
voor hogere wiskunde of astronomie: deze dingen vereisen een zeldzame graad van —
scherpzinnigheid. Slechts de godsdienststichter is geniaal, hij is echter ook de schepper van het
ideaal, met wiens schepping elke verdere genialiteit onmogelijk wordt. Waar de geest aan een object
gebonden is en de hele maat van zijn beweging door dit object bepaald wordt (indien de religieuze
door een vastberaden twijfel aan het bestaan van God boven de onoverkomelijkheid van dit object
zou willen uitstijgen, dan zou hij ophouden een religieuze te zijn, ongeveer zoals iemand die in spoken
gelooft en aan het bestaan van spoken, dit object, vastbesloten twijfelt, niet langer een
spokengelover zou zijn. De religieuze trekt slechts “godsbewijzen” op omdat hij vastgeketend in de
geloofskring aan dit bestaan, binnen diezelfde kring, zich een vrije beweging van het — verstand en
de scherpzinnigheid voorbehoudt), waar, zeg ik, de geest van een object afhankelijk is, een object is
dat hij wil verklaren, onderzoeken, voelen, liefhebben, enz. daar is hij niet vrij en aangezien vrijheid
de voorwaarde is voor genialiteit, ook niet geniaal. Geniale vroomheid is even grote onzin als een
geniale linnenweverij. De religie blijft ook voor de flauwsten toegankelijk en elke fantasieloze domkop
kan en zal toch nog altijd religie hebben, aangezien de fantasieloosheid hem niet hindert om in
afhankelijkheid te leven. “Is echter dan niet de liefde het eigenste wezen van de religie, zij die toch
volledig een gevoelenszaak is en geen zaak van het verstand?”[9] Wanneer zij een zaak van het hart
is, moet zij daarom minder een zaak van het verstand zijn? Een zaak van het hart is ze, wanneer ze
mijn volledige hart inneemt; dat sluit niet uit dat ze ook mijn volledige verstand inneemt en dat maakt
haar helemaal niet tot iets bijzonder goeds: want haat en nijd kunnen ook een zaak van het hart zijn.
Liefde is in feite slechts een zaak van het verstand, waarbij ze overigens ongeschonden blijft in haar
hoedanigheid als zaak van het hart: een zaak van de rede is ze niet, want in het rijk van de rede
bestaat er net zomin liefde als dat er in de hemel, naar het beroemde woord van Christus, gevreeën
wordt. We kunnen zeker echter spreken van een “onverstandige” liefde. Ze is of zo onverstandig dat
ze waardeloos en niets minder dan liefde is, zoals menig vergapen aan een mooi gezicht vaak al
liefde genoemd wordt, of ze verschijnt slechts momenteel nog zonder uitdrukkelijk verstand, terwijl ze
wel tot uitdrukking van hetzelfde kan komen.

Zo is de liefde van het kind in eerste instantie weliswaar slechts op zich verstandig, zonder bewust
inzicht, niet minder van voor af aan een zaak van het verstand, aangezien ze slechts zo ver gaat, als
het — verstand van het kind en tegelijk met hem ontstaat en opgroeit. Zo lang het kind nog geen
tekens van verstand geeft, toont het ook — zoals eenieder uit ervaring geleerd kan hebben — nog
geen liefde: het gedraagt zich louter als een gevoelswezen en voelt daarom nog niets van liefde. Pas



Last update: 28/11/19 11:10 namespace:kunst_en_religie https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

https://anarchisme.nl/ Printed on 08/01/26 12:00

in de mate waarin het de objecten — waartoe immers ook de mensen behoren — van elkaar
afzondert, sluit het zich meer bij de ene mens als bij de andere aan, en met zijn vrees — of, indien
men het zo wil noemen, zijn respect — begint zijn liefde. Het kind heeft lief, omdat het door een
voorwerp of object, dus door een mens, binnen dit machtsbereik of deze toverkring getrokken wordt:
het is heel goed in staat om het moederlijke wezen van zijn moeder van andere wezens te
onderscheiden, al kan het zich daarover nog niet verstandig uitspreken. Vóór elk begrijpen, heeft
geen enkel kind lief, en zijn meest toegewijde liefde is niets anders dan — het innigste verstand.
Iemand die de liefde van het kind zintuiglijk heeft waargenomen, zal uit ervaring deze stelling
bevestigen. Maar niet alleen kinderliefde stijgt en daalt met het begrip van het “voorwerp” (zo hoort
men zeer veelzeggend dikwijls, al is het onhandig, geliefden genoemd worden), maar elke liefde.
Treedt een misverstand op, dan verliest de liefde tijdens zijn duur meer of minder en gebruikt men
zelfs het woord misverstand voor onenigheid, waarmee een verstoring van de liefde bedoeld wordt.
De liefde is onhoudbaar en onherroepelijk verloren wanneer men zich in een mens volledig vergist
heeft: het misverstand is dan volkomen en de liefde uitgedoofd.

Voor de liefde is een object, een “voorwerp” onontbeerlijk. Diezelfde verhouding heeft zij met het
verstand, dat juist daarom de eigenlijke en enige geestelijke activiteit van het religieuze is, omdat het
slechts gedachten over en bij een object heeft, slechts overpeinzingen en aandacht, geen vrije,
objectloze, “rede-lijke” gedachten, die het eigenlijk veeleer voor “filosofische hersenschimmen”
aanziet en veroordeelt. Is echter voor het verstand een object noodzakelijk, dan stopt zijn
werkzaamheid steeds op het moment waar het een object zo uitgegraven heeft dat het er niets meer
mee weet te doen en ermee klaar is. Met zijn werkzaamheid komt zijn aandeel in de zaak ten einde,
omdat, als het zich liefhebbend zou overgeven en haar al zijn krachten zou toewijden, zij voor hem
een — mysterie zou moeten zijn. Ook hierin vergaat het hem zoals de liefde. Een huwelijk is slechts
dan van onvergankelijke liefde verzekerd, wanneer de koppels elkaar elke dag opnieuw ontdekken, en
eenieder in de andere een onuitputtelijke bron van fris leven herkent, d.w.z. een mysterie, iets
ondoorgrondelijks, onbegrijpelijks. Ontdekken ze aan elkaar niets nieuws meer, dan lost de liefde
onvermijdelijk op in verveling en onverschilligheid. Zo is ook het ver-stand slechts aanwezig wanneer
het werkzaam is, en als het zijn krachten niet meer kan oefenen op een mysterie, omdat het duistere
ervan verdwenen is, dan verwijdert het zich van de volledig begrepen en daardoor flauw geworden
voorwerpen. Wie door hem geliefd wil worden, moet zich, zoals een slimme vrouw, hoeden om hem
alle bekoringen in één keer aan te bieden; elke morgen een nieuwe, en de liefde duurt duizenden
jaren! Geheel precies het mysterie is het, wat de zaak van het verstand tot zaak van het hart maakt:
de volledige mens is met zijn verstand bij de zaak, dat maakt haar tot zaak van het hart.

Heeft dus de kunst voor de mensen het ideaal geschapen en hen daarmee een object gegeven, waar
de geest lange tijd mee worstelt en in dit worstelen met objecten de loutere werkzaamheid van het
verstand doen gelden, dan is de kunst de schepper van de religie en mag het in een filosofisch
systeem, zoals dat van Hegel, geen plaats innemen achter de religie. Niet alleen de dichters Homeros
en Hesiodos[10] “hebben voor de Grieken hun goden gemaakt”, maar ook anderen hebben als
kunstenaars religies gesticht, hoewel men weigert om de kunstenaarsnaam eraan toe te voegen
omdat ze als te onbeduidend wordt beschouwd. De kunst is het begin, de A[lpha] van de religie; ze is
echter ook haar einde, haar Ω[mega]; nog meer zelfs, ze is ook haar begeleidster. Zonder de kunst en
de, het ideaal scheppende, kunstenaar ontstaat de religie niet; door hem vergaat ze opnieuw
wanneer hij zijn werk opnieuw terug neemt en door hem blijft zij ook in stand, omdat hij haar steeds
opnieuw opfrist. Wanneer de kunst in haar volle energie optreedt, dan schept ze een religie en staat
aan het begin ervan: nooit is de filosofie schepper van een religie, want ze [de kunst] brengt een
gedaante voort, die het verstand tot object kan dienen, ze [de filosofie] brengt eigenlijk helemaal
geen gedaante voort en haar beeldloze ideeën laten zich niet binnen een religieuze cultus
aanbiddend vereren. Daarentegen volgt de kunst altijd de drift, om het meest wezenlijke en beste van
de geest of veeleer de geest zelf, in de grootst mogelijke volheid als een ideale gedaante naar voren



08/01/26 12:00 5/8 Kunst en religie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

te brengen, haar uit het donker, dat haar omringt zolang ze nog in de borst van het kunstenaars-
subject sluimert, te verlossen en door vormgeving een object van haar te maken. Dit object, deze God
staat dan tegenover de mens, en zelfs de kunstenaar valt voor haar, de schepping van zijn eigen
geest, op de knieën. In de omgang en de strijd met het object volgt de religie een tegenovergestelde
weg als de kunst, omdat ze het object opnieuw in het innerlijke, waartoe ze behoort, terug probeert te
nemen en opnieuw subjectief probeert te maken. Terwijl de kunstenaar het object net voortbracht,
door de volledige kracht en volheid van zijn innerlijke tot een prachtige gedaante te concentreren en
haar, die met een aan éénieder eigene behoefte en verlangen harmonieerde, de wereld als object
voor ogen stelde. Ze [de religie] probeert het ideaal of de God met de mens, het subject, te
verzoenen en het van zijn harde objectiviteit te ontdoen. God moet innerlijk worden (“Niet ik, maar
Christus leeft in mij”), de splitsing wil zichzelf oplossen en kwijtraken; de door het ideaal gespleten
mens probeert van zijn kant om haar opnieuw te bereiken (God en de genade Gods te verwerven en
eindelijk God volledig tot zijn ik te maken) en de van de mensen nog steeds gescheiden God, probeert
van zijn kant hem voor het hemelrijk te winnen. Ze vullen elkaar aan en zoeken elkaar. Maar ze
vinden elkaar nooit en worden nooit één; de religie zelf zou verdwijnen wanneer beiden ooit één
zouden worden, aangezien ze slechts dankzij hun scheiding bestaat. Vandaar hoopt de gelovige dan
ook niets anders, dan dat hij ooit tot een “aanschouwen van aangezicht tot aangezicht” zal komen.

Toch begeleidt de kunst de religie ook, doordat het menselijke innerlijke, verrijkt door de strijd met de
objecten, al snel opnieuw in een kunstenaarsgenie een nieuwe gedaante vindt en het tot dan toe
bestaande object door nieuwe vormgeving fraaier en heerlijker wordt. Bezwaarlijk gaat een tijdperk
voorbij zonder deze aan de kunst te danken verheerlijking. Uiteindelijk echter staat de kunst ook aan
het einde van een religie. Blijmoedig maakt ze opnieuw aanspraak op haar schepping en terwijl zij
beweert dat zij haar bezit is, berooft ze haar van de objectiviteit, verlost haar uit het voorbij-zichzelf-
zijn [Jenseitigkeit], waarin zij tijdens de religieuze tijd vervallen was, en verheerlijkt haar niet langer,
maar vernietigt haar volledig. Terwijl zij haar schepping, de religie terugvordert, komt bij de
ondergang van een religie de kunst tevoorschijn en doordat ze al schertsend de hele ernst van het
oude geloof, omdat die de ernst van de inhoud die ze aan de vrolijke dichter moest teruggeven,
verloren heeft, als een lachende komedie[11] neerzet, heeft ze [de kunst] zichzelf en daardoor
nieuwe scheppingskracht teruggevonden. Want — laat ons het verwijt van haar wreedheid niet
kwijtschelden! — zo wreed als ze in de komedie vernietigt, zo onverbiddelijk vervaardigt ze wat ze
opnieuw van plan is te vernietigen. Ze schept een nieuw ideaal, een nieuw object en een nieuwe
religie. De kunst ontsnapt er niet aan om opnieuw een religie te scheppen en de Christusbeelden van
Raphael[12] verheerlijken Christus dusdanig, dat hij de basis van een nieuwe religie, “de van door
mensenhanden gemaakte wetten gezuiverde”, bijbelse Christus wordt. Opnieuw begint het verstand
haar onvermoeibare reflectiebezigheid, terwijl het op en over het nieuwe object zo lang reflecteert tot
het er door een steeds diepgaander begrip ervan, helemaal binnenin is geraakt: met de meest
toegewijde liefde verzinkt het erin en beluistert zijn openbaringen en ingevingen. Hoe vurig het
echter, dit religieuze verstand, zijn object liefheeft, zo vurig haat het ook allen die er niet van houden:
religieuze haat is onafscheidelijk van religieuze liefde. Wie niet in zijn object gelooft, is een ketter en
iemand die ketterij duldt, is waarachtig niet vroom. Wie wil loochenen dat Filips II van Spanje oneindig
veel vromer was dan Jozef II van Duitsland en dat Hengstenberg[13] waarachtig vroom is, maar Hegel
helemaal niet? In de mate waarin, in onze tijd de haat is afgenomen, is ook de religieuze godsliefde
mat geworden en voor een humane liefde gezwicht die niet vroom, maar zedelijk is, omdat ze meer
voor het welzijn van de mensheid dan voor God “ijvert”. De tolerante Frederik de Grote kan echt niet
voor een toonbeeld van vroomheid doorgaan, maar wel voor een verheven voorbeeld van
menselijkheid, van humaniteit. Wie zijn God dient, moet hem volledig dienen. Het is daarom bv.
verkeerd om van de christenen te verwachten dat zij de joden geen ketenen zouden moeten
aanleggen: ook de christen met het mildste hart kan niet anders, wanneer hij tegenover zijn religie
niet onverschillig wil zijn of niet gedachteloos wil handelen. Denkt hij verstandig na over de eisen van
zijn religie, dan moet hij de joden van christelijke rechten uitsluiten, of wat hetzelfde is, van de



Last update: 28/11/19 11:10 namespace:kunst_en_religie https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

https://anarchisme.nl/ Printed on 08/01/26 12:00

rechten van de christenen, en dit vooral in de staat. Want de religie is voor iedereen, die haar niet
gewoon lauw aanhangt, een gespleten toestand.

Dit is dus de positie van de kunst tegenover de religie. De ene schept het ideaal en staat aan het
begin; voor de andere is het ideaal een mysterie en wordt in iedereen, hoe vaster hij aan de objecten
vastzit en ervan afhangt, een des te innigere vroomheid. Is echter het mysterie opgehelderd, de
tegenstelling en vreemdheid gebroken en juist daardoor het wezen van een welbepaalde religie
vernietigd, dan moet de komedie haar taak vervullen, en door het aanschouwelijke bewijs van de
leegheid of beter het leeggemaakt-zijn van het object, de mens van zijn oude orthodoxe
aanhankelijkheid aan het verlatene bevrijden. Geheel volgens haar dusdanige wezen sleurt de
komedie op alle terreinen het heiligste naar buiten en maakt bijvoorbeeld gebruik van de heilige
huwelijksband, omdat de door haar voorgestelde huwelijksband niet meer — heilig is, maar een leeg
geworden vorm waaraan men zich niet langer moet houden. Maar zelfs aan de komedie gaat de
religie vooraf, net als de gehele kunst: ze maakt gewoon plaats voor het nieuwe, dat de kunst zelf
opnieuw gestalte beoogt te geven. Terwijl de kunst het object schept en de religie slechts leeft in het
geketend zijn aan het object, onderscheidt de filosofie zich heel duidelijk van beide. Tegenover haar
staat noch een object, zoals bij de religie, noch maakt ze er één, zoals de kunst, maar legt veeleer de
verbrijzelende hand evenzeer op alle objectmakerij als op de hele objectiviteit zelf en ademt vrijheid.
De rede, de geest van de filosofie, houdt zich slechts met zichzelf bezig en bekommert zich om geen
enkel object. Tegenover God is de filosoof even onverschillig als tegenover een steen: hij is de
uitgesproken atheïst. Wanneer hij zich met God bezighoudt dan is dat geen verering, maar
verwerping van God: hij zoekt dan alleen naar de rede, naar de vonk van rede, die zich in elke vorm
verborgen heeft; want de rede zoekt alleen zichzelf, bekommert zich louter om zichzelf, houdt alleen
van zichzelf, of houdt eigenlijk niet van zichzelf, aangezien ze aan zichzelf geen object heeft, maar
het zelf zichzelf is. Neander[14] heeft dus met een juist instinct de “God der filosofen” zijn “pereat!”
[Latijn: hem zijn ondergang toewensen] gebracht.

Wij hebben ons echter niet voorgenomen om hier verder over de filosofie te spreken: dat ligt voorbij
het thema.

Stirner

Voetnoten

[1] Bauer (B.): Hegels Lehre von der Religion und Kunst von dem Standpuncte des Glaubens aus
beurtheilt. Otto Wigand, Leipzig, 1842, pp. 195-196
[2] Florida (R.), Tinagli (I.): Europe in the creative age. Demos, 2004, Florida (R.): The Rise of the
Creative Class. And How It’s Transforming Work, Leisure and Everyday Life, Basic Books, New
York, 2002, 434 p.
[3] Deze vertaling steunt op: Stirner (M.): Kunst und Religion In: Max Stirner: Parerga, Kritiken,
Repliken. Laska (B.A.): LSR-Verlag, Nürnberg, 1986, pp. 99-110. We danken Kevin Van Eeckelen
van de Universiteit Gent voor zijn suggesties en bemerkingen.
[4] “Jenseits” wordt hier vertaald als “buiten-zichzelf”, hoewel “buiten” misschien een
correctere vertaling zou zijn, werd toch voor het eerste geopteerd om de leesbaarheid van de
tekst te verhogen.
[5] Een duidelijke verwijzing naar zowel Hegel als Bruno Bauer: De Ridder (W.): Max Stirners:
Kunst und Religion (1842): Het einde van de ‘metafysicakritiek’ en haar ‘eeuwige wederkeer’ in
de metafysica.
[6]Stirner volgt in dit artikel allerminst de verhouding tussen “verstand” en “rede” zoals die
door Hegel en Bauer werden gehanteerd: De Ridder (W.): Max Stirners: Kunst und Religion



08/01/26 12:00 7/8 Kunst en religie

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

(1842): Het einde van de ‘metafysicakritiek’ en haar ‘eeuwige wederkeer’ in de metafysica.
[7] Volledig citaat: “Ceterum, Censeo ego Carthaginem esse delendam.” Vertaling: “Overigens,
ben ik van mening dat Carthago vernietigd moet worden.” Cato Maior (234-149 V.C.) had de
gewoonte om elke redevoering met deze woorden af te sluiten. De betekenis ervan was, dat
belangrijke zaken vaak herhaald moesten worden.
[8]De woorden van Martin Luther voor de Rijksdag in Worms (1521). Stirner komt op deze
zinsnede terug in “Der Einzige und sein Eigentum” (1844). Daarin is het “de kernspreuk van alle
bezetenen”. Stirner (M.): Der Einzige und sein Eigentum. Stuttgart, Reclam, 2000, p. 66, Stirner
(M.): De enige en zijn eigendom. Brussel, ABB, 2008, p. 51.
[9]Volgens Lawrence Stepelevich is dit een verwijzing naar Friedrich Schleiermacher
(1768-1834) die het wezen van de religie op het niveau van de “aanschouwing” en het “gevoel”
situeerde en dus niet op het niveau van handelen en denken. Schleiermacher (F.): Over de
religie: betogen voor de ontwikkelden onder haar verachters. Boom, Amsterdam, 2007, p. 50
Stirner volgde zijn hoorcolleges aan de universiteit van Berlijn in de lente van 1827. Mackay
(J.H.): Max Stirner. Sein Leben und sein Werk. Freiburg , Mackay-Gesellschaft, 1977, p. 37. In de
Nederlandse vertaling van “über die Religion” wordt helaas geen gewag gemaakt van de
vlijmscherpe kritiek van Hegel op “gevoelsmatige” benaderingen van de religie: “Gründet sich
die Religion im Menschen nur auf ein Gefühl, so hat solches richtig keine weitere Bestimmung,
als das Gefühl seiner Abhängigkeit zu sein, und so wäre der Hund der beste Christ, denn er
trägt dies am stärksten in sich, und lebt vornehmlich in diesem Gefühl.” Dit citaat komt uit
Hegels voorwoord bij Hinrichs’: “Die Religion im inneren Verhältnisse zur Wissenschaft”. Hegel
(G.W.F.). Vorrede zu Hinrichs’ Religionsphilosophie [1822]. In: Hegel (G.W.F.). Berliner Schriften:
1818-1831. Suhrkamp Verlag, Frankfurt, 1986, p. 58 Toch lijkt Stirner hier veeleer te zinspelen
op het onderscheid dat Hegel gemaakt had tussen “verstand” en “rede”: De Ridder (W.): Max
Stirners: Kunst und Religion (1842): Het einde van de ‘metafysicakritiek’ en haar ‘eeuwige
wederkeer’ in de metafysica.
[10] Homeros en Hesiodos worden beschouwd als de vaders van de Griekse mythologie. Stirner
brengt ze in verband met de manier waarop Bruno Bauer hen besprak in: “Hegel’s Lehre von
der Religion und Kunst”. Bauer (B.): Hegels Lehre von der Religion und Kunst von dem
Standpuncte des Glaubens aus beurtheilt. Otto Wigand, Leipzig, 1842, pp. 197-198.
[11] Verwijzing naar Hegel die de komedie op een “gelijkaardige” manier behandelde in de
Phänomenologie des Geistes en in zijn Vorlesungen über die ästhetik: De Ridder (W.): Max
Stirners: Kunst und Religion (1842): Het einde van de ‘metafysicakritiek’ en haar ‘eeuwige
wederkeer’ in de metafysica.
[12] Raphael Sanzio of Raffaello (1483-1520): één van de belangrijkste Renaissance
kunstenaars. Hij wordt ook zijdelings besproken in Hegels Vorlesungen über die ästhetik. Stirner
verwijst hier echter vooral naar de manier waarop Bauer hem behandelde in “Hegels Lehre von
der Religion und Kunst”. Bauer (B.): Hegels Lehre von der Religion und Kunst von dem
Standpuncte des Glaubens aus beurtheilt. Otto Wigand, Leipzig, 1842, p. 223.
[13]Ernst W. Hengstenberg (1802-72) was een Lutheraans piëtist en één van de belangrijkste
tegenstanders van zowel Hegel als de jonghegelianen. Stirner nam Hengstenberg nadien ook op
in zijn Geschichte der Reaction. Stirner (M.): Geschichte der Reaction: Die moderne Reaction.
Berlin, Allgemeine deutsche Verlags-Anstalt, 1852, 338 p.
[14] August (Johann-Wilhelm) Neander (1789-1850). Vooraanstaand kerkhistoricus en professor
in de theologie aan de Universiteit van Berlijn. Neander was als leerling en volgeling van
Schleiermacher eveneens voorstander van een gevoelsmatige benadering van de religie.
Stirner volgde zijn colleges aan de universiteit van Berlijn tussen 1826-1828. Mackay (J.H.): Max
Stirner. Sein Leben und sein Werk. Freiburg , Mackay-Gesellschaft, 1977, p. 38



Last update: 28/11/19 11:10 namespace:kunst_en_religie https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

https://anarchisme.nl/ Printed on 08/01/26 12:00

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

Last update: 28/11/19 11:10

https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/kunst_en_religie?rev=1574939435

	Kunst en religie
	Voorwoord

	Kunst en Religie
	Voetnoten


