31/01/26 13:13 1/6 Malatesta's methode voor een anarchistische economie

Malatesta's methode voor een anarchistische
economie

Door Wayne Price

¢ Qorspronkelijke titel: Appendix to Chapter 8: Malatesta’s Method

e Verschenen: 2013

e Bron: The value of radical theorie, Marx's critique of political economy, AK Press, 2013
e Bron vertaling: https://www.globalinfo.nl

¢ Vertaling: Kees Stad

Eerder verscheen de vertaling van de inleiding van het boek The Value of Radical Theory: An
Anarchist Introduction to Marx' s Critique of Political Economy uit. In dat boek probeert Wayne Price
uit te leggen waarom de theorie van Marx nuttig is om de wereld en diens economie te begrijpen, ook
voor anarchisten die vaak een hekel aan Marxisten hebben. In de inleiding legt Price ook uit waarom
theorie sowieso onmisbaar is als je de wereld wilt bijstellen. Nu volgt ook een vertaling van het
slothoofdstuk, over de ideeén over economie van Errico Malatesta, een van de meest
toonaangevende anarchistische denkers (en doeners).

De getallen in de tekst verwijzen naar de literatuurlijst in het origineel, welke hier niet is mee-
vertaald. Het boek is in de originele Engels versie hier te vinden als e-book.

Malatesta's methode voor een anarchistische
economie

Bijlage bij hoofdstuk 8: Malatesta's methode voor een
anarchistische economie

Een van de meest prominente pogingen om een model voor te stellen voor een postkapitalistische
maatschappij, is de theorie van Parecon ('participerende economie'). Een van de twee oprichters,
Michael Albert, schreef in 2006 een boek genaamd Parecon met de ondertitel “Life Beyond
Capitalism.” Hij hekelt onder andere anarchisten omdat ze geen visie hebben over welke instellingen
een nieuwe samenleving zou moeten hebben. Het anarchisme, zegt hij, “verwerpt vaak het idee van
visie als irrelevant of een achteruitgang, laat staan dat ze een nieuwe politieke visie geven” (175). Hij
heft dezelfde aanklacht aan tegen Marxisten, zelfs 'libertaire Marxisten of anarcho-Marxisten' die 'het
beste zijn dat Marxisme te bieden heeft' (159).

Naar mijn mening schuilt er waarheid in deze beschuldiging, vooral met betrekking tot reguliere
Marxisten, maar ook libertaire Marxisten en zelfs anarchisten. Tegelijkertijd is het overdreven. Zijn
waardering voor de positieve voorstellen van anarchisten en andere libertaire socialisten is
vertroebeld door de wens om volledig uitgewerkte programma's te zien voor een nieuwe
samenleving, zoals zijn Parecon, wat hem ertoe bracht om antiautoritaire voorstellen te negeren die

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/


https://anarchisme.nl/namespace/wayne_price
https://www.globalinfo.nl
https://anarchisme.nl/namespace/het_belang_van_radicale_theorie
https://anarchisme.nl/namespace/errico_malatesta
https://libcom.org/library/value-radical-theory-anarchist-introduction-marxs-critique-political-economy
https://anarchisme.nl/namespace/michael_albert
https://anarchisme.nl/namespace/parecon

Last
327135719 namespace:malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie https://anarchisme.nl/namespace/malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie?rev=1546855550

09:40

waardevol zijn, al zijn ze vaak minder gedetailleerd.

Albert citeert bijvoorbeeld de bewering van de grote Italiaanse anarchist Errico Malatesta dat
anarchisten “de volledige vernietiging van de overheersing en uitbuiting van de ene mens door de
andere mens ... een bewuste en gewenste solidariteit [willen] ... We willen brood, vrijheid, liefde en
wetenschap - voor iedereen. “Waarop Albert antwoordt: “Ja, ja, maar hoe?”(176). Dit zou geen
retorische vraag moeten zijn. Hoe dacht Malatesta dat iedereen “brood, vrijheid, liefde en
wetenschap” zou bereiken in een anarchistische samenleving? Hoewel hij geen ontwikkelde
blauwdruk had, had hij wel een benadering om anarchistische instellingen te ontwikkelen - de
anarchistische methode.

Wie was Malatesta?

Errico Malatesta, geboren in 1853 in een Italiaanse familie uit de middenklasse, verdiende zijn brood
als elektricien en monteur. Hij kende persoonlijk Michael Bakoenin en Peter Kropotkin, maar anders
dan hen, leefde hij lang genoeg om de opkomst van het fascisme mee te kunnen maken. Hij zat vaak
gevangen en werd drie maal ter dood veroordeeld. Vanwege politieke vervolging in Italié bracht hij
meer dan de helft van zijn volwassen leven door in ballingschap. Hij woonde in het Midden-Oosten, in
Zuid-Amerika, in de Verenigde Staten en ongeveer negentien jaar in Groot-Brittannié. Stervend in zijn
negenenzeventigste jaar in 1932, had hij zijn laatste jaren onder huisarrest doorgebracht in het
fascistische Italié.

Als een jonge man nam hij deel aan een paar kleine, mislukte opstanden, pogingen om
boerenopstanden aan te wakkeren zonder eerst de steun van de bevolking te zoeken (Pernicone,
1993). Hij heeft dat ingeruild voor een meer doordachte aanpak, maar hij is nooit opgehouden
revolutionair te zijn. Hij bekritiseerde die anarcho-syndicalisten die dachten dat een revolutie
geweldloos gewonnen kon worden, simpelweg door “de wapens te begraven” en een algemene
staking uit te roepen. De kapitalisten en hun staat konden niet verslagen worden, benadrukte hij,
zonder enige gewapende strijd om de arbeiders te verdedigen. Omdat hij een voorstander was van de
volksrevolutie, steunde hij echter niet de bomaanslag- en moordtactieken (“attentats”) van
anarchistische terroristen (Malatesta, 1999).

Volgens Malatesta zijn er “twee stromingen onder degenen die zichzelf anarchisten noemen ...
aanhangers en tegenstanders van organisatie” (1984, 84). Deze verschillen blijven tot op de dag van
vandaag bestaan. Malatesta was een pro-organisatie anarchist. Afgezien van meningsverschillen met
anarchistisch-individualisten, was dit ook zijn twistpunt met de anarcho-syndicalisten. Op de
internationale anarchistische conferentie van 1907 debatteerde hij met de Franse anarchist Pierre
Monatte (1881-1960). Monatte voerde aan dat anarchisten zouden moeten stoppen zich te richten op
propaganda in kleine groep, die kranten en pamfletten in kleine oplage uitbrachten , en zich zouden
moeten toeleggen op het opbouwen van vakbonden (syndicaten) met andere arbeiders.

Malatesta was niet tegen het opbouwen van vakbonden. In Argentinié nam hij deel aan de opbouw
van de Bond van Bakkers, een van de eerste vakbonden daar. Maar hij verzette zich tegen elke
neiging om anarchisten in massale organisaties te laten opgaan. Effectieve vakbonden moesten
arbeiders met allerlei soorten politieke achtergrond omvatten - revolutionaire en reformistische,
staatsgerichte en anarchistische. Effectieve vakbonden moesten zich concentreren op het winnen van
hervormingsstrijd voor betere lonen en voorwaarden door onderhandelingen met de kapitalisten -
althans in niet-revolutionaire tijden, wat meestal het geval was. Daarom drong hij erop aan dat
revolutionaire anarchisten ook specifieke organisaties van anarchisten zouden vormen, om de

https://anarchisme.nl/ Printed on 31/01/26 13:13


https://anarchisme.nl/namespace/michael_bakoenin
https://anarchisme.nl/namespace/peter_kropotkin

31/01/26 13:13 3/6 Malatesta's methode voor een anarchistische economie

anarchistische politiek binnen en buiten de vakbonden te bevorderen.

Ze hadden allebei gelijk. Het vakbondswerk heeft de anarchistische militanten geholpen hun invioed
onder arbeiders in verschillende landen aanzienlijk uit te breiden. Tegelijkertijd, zoals in Frankrijk
duidelijk werd, werden vakbonden die de anarcho-syndicalisten hadden helpen opbouwen
gedomineerd door hardnekkige “praktische” functionarissen. Toen de Eerste Wereldoorlog begon,
werden deze vakbondsleiders aanhangers van de imperialistische oorlog (waar zowel Malatesta als
Monatte tegen waren). Tegenwoordig zijn duaal-organisatorische anarchisten het eens met Malatesta
over de noodzaak van twee soorten organisaties: de massaorganisaties (vakbonden,
gemeenschapsorganisaties, enz.) en de smallere revolutionaire organisatie met meer politieke
overeenstemming. Zelfs veel van de huidige anarcho-syndicalisten zijn het hiermee eens.

De anarchistische methode

Zijn hele volwassen leven identificeerde Malatesta zich met de traditie van het libertair (anarchistisch)
communisme. Zijn doel was een samenleving waarin alle grond en productiemiddelen
gemeenschappelijk werden gehouden en er geen geld werd gebruikt. ledereen zou zo goed mogelijk
werken en zou krijgen wat ze nodig hadden van de gemeenschappelijke winkel met producten (“van
elk naar vermogen, voor elk naar behoefte”). “Vrije verenigingen en federaties van producenten en
consumenten” (1984, 17) zouden de economie “via een intelligente decentralisatie” beheren (25). Dit
Zou voorzien in een economische planning van onderaf.

Zijn economische visie ging gepaard met de doelstellingen van afschaffing van de staat, van
nationale grenzen en nationalistische gebruiken, evenals met de “hervorming van het gezin” (17) en
de bevrijding van vrouwen. In de loop van de tijd werd hij echter kritisch over sommig anarcho-
communistisch denken als te simplistisch. Hij bekritiseerde “de Kropotkiniaanse opvatting ... die ik
persoonlijk te optimistisch vind, te gemakkelijk, teveel vertrouwend op natuurlijke harmonieén” (34).
Zijn opvatting was een meer flexibel communistisch anarchisme. “Opgelegd communisme zou de
meest afschuwelijke tirannie zijn die de menselijke geest zou kunnen ontwikkelen. En vrij en vrijwillig
communisme is ironisch als iemand niet het recht en de mogelijkheid heeft om in een ander regime te
leven, collectivistisch, mutualistisch, individualistisch - als men wil, altijd op voorwaarde dat er geen
onderdrukking of uitbuiting van anderen is” (103; nadruk van de schrijver).

Malatesta waarschuwde tegen het geloof dat we de Absolute Waarheid bezitten, net als religieuze
mensen of Marxisten. “Men kan daarom het communisme, of individualisme, of collectivisme, of elk
ander systeem verkiezen, en daar aan werken door het voorbeeld te geven en met propaganda voor
het bereiken van iemands persoonlijke voorkeuren, maar men moet er voor waken, op het risico van
een zekere ramp, ervan uit te gaan dat zijn systeem het enige en onfeilbare is, dat goed is voor alle
mensen, overal en voor alle tijden, en dat het succes ten koste van alles verzekerd moet zijn, met
andere middelen dan die welke van overtuiging afhankelijk zijn, die voortkomen uit het bewijs door
feiten” (27-28). Zijn doel was het vrije communisme, maar hij begreep dat anderen misschien de
voorkeur gaven aan “collectivisme”, dat wil zeggen een economie van gemeenschappelijk eigendom
die werknemers nog steeds beloont op basis van hun arbeid (Parecon omvat hier een versie van); of
een “individualisme” dat zoveel mogelijk individueel eigendom en kleinschalige productie omvatte.

Na een revolutie, zou volgens Malatesta waarschijnlijk elke mogelijke vorm van bezit en gebruik van
de productiemiddelen en alle manieren om producten te distribueren tegelijkertijd in een of meerdere
regio's worden uitgeprobeerd, en ze zullen worden gecombineerd en aangepast op verschillende
manieren totdat de ervaring zal aangeven welke vorm, of vormen, het meest geschikt is of zijn. In de
tussentijd zal de noodzaak om de productie niet te onderbreken en de onmogelijkheid om de

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/



Last
327135719 namespace:malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie https://anarchisme.nl/namespace/malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie?rev=1546855550

09:40

consumptie van de levensbehoeften op te schorten het noodzakelijk maken beslissingen te nemen
voor de voortzetting van het dagelijks leven terwijl de onteigening voortgaat. Men zal zo goed
mogelijk zijn best moeten doen, en zo lang men de vorming en de consolidatie van nieuw elitair
voorrecht voorkomt, zal er tijd zijn om de beste oplossingen te vinden. (104; nadruk door de schrijver)

Is het waarschijnlijk dat elke regio en nationale cultuur exact dezelfde versie van de libertaire
socialistische samenleving zullen kiezen? Zal elke industrie, van de productie van staal tot het
onderwijs aan kinderen, op precies dezelfde manier worden beheerd?

Wat mij betreft, geloof ik niet dat er “één oplossing” is voor de sociale problemen, maar duizend
verschillende en veranderende oplossingen op dezelfde manier als het sociale bestaan verschillend is
en varieert in tijd en ruimte. Immers, elke instelling, elk project of elke utopie zou even goed zijn om
het probleem van de menselijke vervulling van behoeften op te lossen, als iedereen dezelfde
behoeften, dezelfde meningen zou hebben of onder dezelfde omstandigheden zou leven. Maar omdat
een dergelijke unanimiteit van denken en identieke omstandigheden onmogelijk zijn (en, naar mijn
mening, ook ongewenst), moeten we ... altijd in gedachten houden dat we niet ... leven in een wereld
die alleen wordt bevolkt door anarchisten. Gedurende een lange tijd zullen we een relatief kleine
minderheid zijn ... We moeten manieren vinden om zo anarchistisch mogelijk te leven tussen niet-
anarchisten. (151-152)

Dit zou niet alleen nu gelden, maar zelfs na een revolutie. We kunnen niet aannemen dat zelfs
wanneer de arbeiders hebben ingestemd met het omverwerpen van het kapitalisme, ze ermee
zouden instemmen om onmiddellijk een volledig anarchistisch-communistische maatschappij te
creéren. Wat als kleine boeren erop staan dat ze voor hun gewassen in geld worden betaald? Ze
kunnen dit standpunt opgeven als het duidelijk is dat de industrie hen goederen zal leveren, maar
eerst moeten ze niet gedwongen worden om hun gewassen af te geven onder omstandigheden die ze
afwijzen.

Na de revolutie, dat wil zeggen, na de nederlaag van de bestaande machten en de overweldigende
overwinning van de krachten van de opstand, wat dan? Het is dan dat de geleidelijke aanpak echt in
werking treedt. We zullen alle praktische problemen van het leven moeten bestuderen: productie,
uitwisseling, de communicatiemiddelen, relaties tussen anarchistische groeperingen en diegenen die
onder een soort van autoriteit leven ... En bij elk probleem zouden [anarchisten] de oplossingen
moeten verkiezen die niet alleen economisch superieur zijn, maar ook voldoen aan de behoefte aan
gerechtigheid en vrijheid en de weg open laten voor toekomstige verbeteringen. (173)

Juist deze flexibiliteit, pluralisme en ‘experimentaliteit’ karakteriseren het anarchisme in Malatesta's
visie en maakt het tot een superieure benadering van de problemen van het leven na het kapitalisme.

Alleen anarchie wijst de weg waarop ze met vallen en opstaan die oplossing kunnen vinden die het
best voldoet aan de eisen van de wetenschap, evenals aan de behoeften en wensen van iedereen.
Hoe zullen kinderen worden opgeleid? We weten het niet. Dus wat zal er gebeuren? Ouders,
pedagogen en allen die zich bezighouden met de toekomst van de jonge generatie zullen
samenkomen, zullen bespreken, zullen overeenkomen of opsplitsen volgens de opvattingen die zij
hebben, en zullen de methoden in praktijk brengen waarvan zij denken dat ze de beste zijn. En met
de praktijk wordt die methode die feitelijk de beste is, uiteindelijk aangenomen. En op dezelfde
manier gaat het met alle problemen die zich voordoen. (1974, 47)

Malatesta stopte met zichzelf een “communist” te noemen, gedeeltelijk om de hierboven genoemde
redenen. Hij had ook het gevoel dat de Leninisten de term effectief hadden overgenomen (met hulp
van de kapitalisten, die er - constant - op aandrongen dat “het communisme” echt was wat de

https://anarchisme.nl/ Printed on 31/01/26 13:13



31/01/26 13:13 5/6 Malatesta's methode voor een anarchistische economie

Bolsjewieken beweerden). “De communistisch-anarchisten zullen geleidelijk de term ‘communistisch’
laten vallen; de ambivalentie neemt toe en het raakt in diskrediet als gevolg van het Russische
‘communistische' despotisme ... We moeten misschien de term ‘communistisch’ laten vallen uit vrees
dat ons ideaal van vrije menselijke solidariteit verward zal worden met het inhalige despotisme dat
enige tijd triomfeerde in Rusland (1995, 20).

Als dit in de jaren twintig waar was, geldt dat nu des te meer, na ongeveer tachtig jaar van
Leninistische/Stalinistische heerschappij onder de vlag van het communisme, hoewel de negatieve
connotaties van de term 'communistisch' van land tot land zullen verschillen. Malatesta gaf
uiteindelijk de voorkeur aan de vagere en meer generieke betiteling van 'socialistisch-anarchisten'
(1984, 143)

Vergelijkbare standpunten

Anderen hebben gewezen op de flexibele en experimentele benadering die centraal zou staan in het
anarchistische programma. Bakoenin was, volgens zijn vriend James Guillaume, een voorstander van
het libertair communisme, maar hij geloofde niet dat dat onmiddellijk en universeel geimplementeerd
kon worden. “In de tussentijd,” stelde Guillaume, “zal elke gemeenschap voor zichzelf beslissen
tijdens de overgangsperiode over de methode die zij het best achten voor de distributie van de
producten van geassocieerde arbeid” (1980, 362). Dit lijkt erg op de aanpak van Malatesta.

In een meer recent voorbeeld schreef Paul Goodman, de meest prominente Amerikaanse anarchist
van de jaren zestig:

ik stel geen systeem voor ... Het is onwaarschijnlijk dat er één geschikte organisatiestijl of economie
zou kunnen zijn die past bij alle functies van de samenleving, net zo min als er een enkele manier van
onderwijs, van 'naar school gaan', zou kunnen zijn die bij iedereen past ... In veel functies is
[centralisatie] economisch inefficiént, technologisch overbodig en menselijk schadelijk. Daarom
kunnen we een politieke stelregel aannemen: decentraliseren waar, hoe en zoveel [als] opportuun is.
Maar waar, hoe en hoeveel zijn empirische vragen. Ze vereisen onderzoek en experiment.”(1965, 27)

In tegenstelling tot Malatesta was Goodman een reformist en pleitte hij voor een geleidelijke aanpak
van sociale verandering in de huidige maatschappij. Malatesta pleitte alleen voor post-revolutionaire
'geleidelijkheid'. Net als Bakoenin, Kropotkin en Marx was Malatesta een revolutionair. Evenzo pleitte
Goodman voor een “gemengd systeem” (naar het beeld dat hij had van de Scandinavische landen),
dat zowel kapitalistische bedrijven als coOperaties omvatte. Malatesta bepleitte een “gemengd
systeem” dat uitbuiting expliciet uitsluit. Het kan verschillende vormen van codperaties en federaties
van producenten en consumenten omvatten, maar ook individuele werkplaatsen of boerderijen, maar
geen kapitalistische ondernemingen die loonarbeid hebben ingehuurd.

In bepaalde opzichten lijkt het anarchistische experimentisme op het Marxistische concept van een
overgangsperiode na de revolutie. Volgens zijn Kritiek op het Gotha-programma verwachtte Marx dat
de samenleving na een revolutie nog steeds zou lijden onder de slepende gevolgen van het
kapitalisme. De maatschappij zou geleidelijk veranderen tijdens deze “eerste fase van de
communistische samenleving”, zodat, wanneer de productie voldoende is toegenomen, het een
“meer geavanceerde fase van de communistische samenleving” zou kunnen bereiken (1974, 347).
Tijdens deze “overgang”, zou je kunnen verwachten, zou een flexibele en experimentele houding
noodzakelijk zijn.

Wat de waarde van deze ideeén ook moge zijn, ze zijn door Marxisten gebruikt om het Leninistische-

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/


https://anarchisme.nl/namespace/paul_goodman

Last
327135719 namespace:malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie https://anarchisme.nl/namespace/malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie?rev=1546855550

09:40

Stalinistische totalitarisme te rechtvaardigen, want we kunnen tenslotte niet verwachten dat de
postrevolutionaire maatschappij onmiddellijk de libertair-democratische doelen van het klassieke
communisme zal vervullen. Dit was niet de bedoeling van Marx, maar het is de manier waarop het
begrip 'overgangsperiode' werd gebruikt door Marxistisch-Leninisten. Noch Marx noch Malatesta
geloofden dat het mogelijk was om onmiddellijk naar een volledig klasseloze, geldloze, niet-
dwingende, niet-onderdrukkende samenleving te gaan.

De visie van Marx op de transitie was echter ondanks zijn inzichten eerder rigide dan flexibel; hij
beschreef specifieke kenmerken van de lagere fase van het communisme, die in de loop van het
historisch proces zou plaatsvinden. Malatesta gaf er de voorkeur aan om voorstellen te doen terwijl hij
zaken open liet voor pluralistisch experimenten. Marx geloofde ook dat een vorm van de staat
noodzakelijk zal zijn - de 'revolutionaire dictatuur van het proletariaat' - in plaats van na te denken
over hoe werkende mensen hun revolutie zouden kunnen beschermen en ondersteunen zonder de
bureaucratisch-militaire machinerie van een staat. Malatesta pleitte voor een volks-militie.

Om terug te keren naar Michael Albert's kritiek op Malatesta: “Ja, ja, maar hoe?” Malatesta had geen
uitgewerkt model voor wat het anarchistische socialisme zou moeten zijn onmiddellijk na een
revolutie. Hij geloofde niet in zo'n benadering. Toch beweerde hij niet dat “alles maar moest kunnen.”
Hij bepleitte dat werkende mensen de middelen van productie en distributie overnemen en zichzelf
organiseren om ze rechtstreeks door vrije associatie en federatie te leiden. Het was gewoon zo'n
zelfbestuurde maatschappij die in staat zou zijn tot een experimentele en flexibele methode. Dit was
echter “altijd op voorwaarde dat er geen sprake is van onderdrukking of uitbuiting van anderen.” Hij
was niet tegen speculatie of programma's, zolang ze maar met een zekere bescheidenheid werden
voorgesteld en de bereidheid hadden om ze in de praktijk te veranderen.

Hij had wellicht waardering gehad voor Albert's Parecon als een stel ideeén voor na een revolutie,
hoewel niet als een voltooide blauwdruk voor wat moet worden gedaan. Zijn doel was het libertaire
communisme, maar hij was bereid om in te zien dat de voortgang naar zijn doel via verschillende
paden loopt.

economie, geschiedenis, theorie, marxisme

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie?rev=1546855550

Last update: 16/10/19 09:40

https://anarchisme.nl/ Printed on 31/01/26 13:13


https://anarchisme.nl/list/economie?do=showtag&tag=economie
https://anarchisme.nl/list/geschiedenis?do=showtag&tag=geschiedenis
https://anarchisme.nl/list/theorie?do=showtag&tag=theorie
https://anarchisme.nl/list/marxisme?do=showtag&tag=marxisme
https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/malatesta_s_methode_voor_een_anarchistische_economie?rev=1546855550

	Malatesta's methode voor een anarchistische economie
	Malatesta's methode voor een anarchistische economie
	Bijlage bij hoofdstuk 8: Malatesta's methode voor een anarchistische economie
	Wie was Malatesta?
	De anarchistische methode
	Vergelijkbare standpunten


