
29/01/26 23:00 1/6 Socialisme en dienstweigering

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Socialisme en dienstweigering

Door Bart de Ligt

Verschenen: 1916
Bron: Socialisme en Dienstweigering (militiedienst-weigering niet alles), Christen-Socialistische
Vlugschriften I, J.P. Honnef, Rotterdam; Herziene versie uit “Opwaarts”, No. 412, Orgaan van de
B.v.C.S.

Socialisme en dienstweigering

Gij hebt goed werk te doen, hetzij gij leeft of sterft. Ruskin

Indien wij één daad in deze dagen noodig achten, dan wel de dienstweigering. En dat niet in een
verborgen hoek, verduisterd door rijen soldaten; achter trieste kazernemuren weggestopt, en in den
luguberen kerker snel gewelddadig gesmoord, — maar zoo, dat ze treedt aan den dag als een feit
waarmede men heeft te rekenen; een gebeurtenis, die burgers en soldaten beiden, sol¬daten vooral,
treft tot in ’t hart; nadenken wekt, en aldus een levende aansporing wordt tot dezelfde of dergelijke
daad. Ja, zulk een daad moet bekend worden tot over de enge, bekrompen, sidderende, afgezette
grenzen. De rechte stralen van het moedig geesteslicht, dat erin naar buiten breekt, moet alzijdig
uitstralen over vele volken, zoodat men het bemerkt in Engeland en Duitschland, in Spanje, in
Noorwegen en Zweden, in Rusland en Italië, in Amerika. Want deze daad openbaart het zwakke punt
van het imperialisme, èn … van de morrende volken.

Van het imperialisme: Gelijk reeds meermalen en van ver¬schillende zijden werd aangetoond, kan dit
zonder de slavernij der volkeren niet bestaan. Op hetzelfde oogenblik, dat wij weigeren, onze
persoonlijkheid in dienst te stellen van het kapitalistisch- militairistisch regiem, maken wij voor ons
deel het imperialisme onmogelijk; breken wij een slavenboei; en openbaren tevens de bron der
menschelijke vrijheid: niet omstandigheden (die er maar omheen staan), niéts uitwendigs, allerminst
het oeconomische (dat juist slechts waarde heeft, voor zoover het openbaring van de menschelijke
vrijheid ten opzichte van de onvrije natuur is), maar het innerlijke zelf, het geestelijke: de
persoonlijkheid, die zich eigen vrijheid door en ondanks de omstandigheden schept, en haar
vrijheidscheppende macht zelfs tegenover óvermachtige, vernieti¬gende omstandigheden betoonen
kan door, trouw aan zichzelf, uitwendig, oeconomisch, physiek te bezwijken. Daarom hebben wij de
dienstweigering niet beschouwd als een privaatzaak, als een particuliere liefhebberij van enkele
respectabele singulieren, die buiten het groote leven staan, doch het vertegenwoordigend karakter
ervan naar voren gebra'cht. De daad der dienstweigering zij een daad van persoonlijkheden, d.w.z.
menschen in wie het beste van individualisme en communisme tot eene hoogere, levende éénheid is
geworden; die vrij en zelfstandig, niet als arm¬zalige enkelingen, maar als socii, kameraden,
makkers, leden der menschelijke gemeenschap handelen, bezield door éenen inter¬nationalen,
wereldomscheppenden, levensvernieuwenden geest. Die daad zij een betooning van zuiver
verantwoordelijkheidsbesef, welke de dienende, geuniformde slaven van hun onverantwoorde¬lijk
zich-laten-gaan op den duur toch wel moét bewust maken, geroepen als ze worden tot weloverdacht,
recht-willend, liefdevol handelen.

https://anarchisme.nl/namespace/bart_de_ligt


Last update:
16/10/19
09:40

namespace:socialisme_en_dienstweigering https://anarchisme.nl/namespace/socialisme_en_dienstweigering?rev=1498775024

https://anarchisme.nl/ Printed on 29/01/26 23:00

Die daad openbare meteen den morrenden volken, waarom zij het gruwelijke lot verdienen, dat ze
aan zichzelf en elkander vol¬trekken: omdat zij den moed missen, zich tegen een stelsel te keeren,
dat tot beginsel het blinde natuurtoeval, de drift der zelf¬handhaving, en de strijdwijze der wilde
dieren heeft (voorzoover die niet door die der dieren zelfs wordt veroordeeld!). Wij achten
dienstweigering op dit oogenblik objectief de juiste, politiek-oeconomisch de meest belangrijke daad.
En dat niet alleen dienstweigering in het leger, maar ook die op de munitie-fabrieken; kortom, overal,
op fabrieken en in werkplaatsen, waar slechts die nationale zaak, wier ongemaskerd wezen het
internationale im-perialisme is, wordt gediend. Liever sterven, dan daaraan mede doen! Ruskin’s
groote gedachte wordt weer wakker, dat de arbeider goed werk moet verrichten, hetzij hij leeft of
sterft. „Het kan zijn, dat gij zult moeten sterven ; welnu, er zijn dikwijls menschen voor hun vaderland
gestorven, terwijl zij toch geen goed deden; weest bereid ervoor te sterven met de zekerheid het
goed te hebben gedaan. Geeft acht op uw eigen werk met geheel uw hart en ziel, maar ziet allereerst
toe, dat het goed werk is. Dat het koren is en wel¬riekende lathyrus, wat ge voortbrengt, geen
buskruit of rattenkruid. En wees hiervan in letterlijken zin zeker: — gij moet eenvoudig liever sterven,
dan eenig verdelgingsmechanisme of -mengsel te fabriceeren. Gij moet letterlijk bezig zijn met den
grond te be¬bouwen, of nuttige dingen te maken, en ze te brengen, waar ze noodig zijn… Er is heden
ten dage geen materieele misdaad zoo buiten de grenzen van vergiffenis, zoo zonder wedergade in
haar ongewroken schuld als het maken van oorlogswerktuigen en het uitvinden van schadelijke
stoffen. Twee volken mogen dol worden en vechten als wilde dieren — God zij hun genadig; — maar
gij, die hun de voorsnijmessen van de tafel toereikt, om voor u zelf een gevallen stuivertje te mogen
oprapen, welke genade is er voor ù?” [1] In 1873 schrijft Ruskin: „De allereerste en absolute vraag
van alle economie is: — Wat maakt gij? Maakt gij Hemelsche of Helsche goederen? — buskruit of
koren? Het is niet de vraag of gij werk hebt of niet. De vraag is wèlk werk.” Zooals een man liever
heeft dat zijn dochter sterft, dan dat ze zich vergooit, om in opschik en weelde rijkelijk te kunnen
leven, zoo moet hijzelf liever sterven, dan soldaat worden, of gaan werken in een munitiefabriek e.d.
Eerst als men al, wat met militairisme en imperialisme wezenlijk samenhangt, recht ingaat tegen de
maatschappelijke ontwikkeling, en mensch en menschheid ontadelt, beleeft als een vloek, een smet,
een plaag, een noodlot, waar wij ons door innerlijke kracht uit moeten losbreken, — eerst dan is de
mogelijkheid van een nieuwe wereld geboren.

Wij hebben meermalen opgemerkt; dat er is het kapitalisme als lot en als daad. Wij worden in het
kapitalisme geboren, wij ademen erin. Gegeven is dat groote systeem, dat de menschheid te machtig
is; onze jas, onze schoenen, ons brood, onze pen, al onze natuurlijke en geestelijke
levensvoorwaarden spreken daarvan. Dat komt, omdat de mensch op zichzelf een armzalig,
machteloos wezen is. Zonder menschheid, zonder de geschiedenis der op elkaar volgende
geslachten, zonder traditie, overlevering van heel het natuurlijke en geestelijke leven van eeuw tot
eeuw, is hij niets.[2] De mensch is een historisch wezen, en waar hij ook wordt ge¬boren, heeft het
groote menschheidsleven een bepaalde ontwikke¬ling bereikt, ten goede zoowel als ten kwade, waar
hij onmiddellijk ingeboren wordt. Fichte spreekt hier van het rijk der „gegeven vrijheid”, het rijk van
de geestelijke of zedelijke „natuur”. Gelijk Gogarten het vertolkt: „De menschen worden heden niet
meer zoo geboren als voor duizend of nog meerjaren. Wanneer zij heden, na zoo langen arbeid der
voorafgaande geslachten het leven bekomen, zoo is in hen een deel van de vrijheid, die de vroegeren
lang¬zaam zich moesten veroveren, reeds verwerkelijkt.” [3] Ook heeft Dr. Kuyper dit uitnemend
vertolkt in zijn bekende rede van 1891, waar hij erop wijst, dat de „natuur” in den loop der eeuwen
door de menschelijke „kunst” moet omgewerkt worden, dat ze moet worden veredeld en vervolmaakt
door de kracht des geestes. Wel is er dwaling en velerlei zonde, maar toch is er in groote lijnen een
ontwikkeling aan te wijzen. Wij, menschenkinderen, worden alom geboren in een rijk van „gegeven
vrij¬heid”, dat opkomt uit een wereld van gebondenheid. Op ons rusten al de zonden en dwalingen
van het voorgeslacht. In ons léven ze. Maar tevens leeft in ons iets van dat andere, dat geestelijke,
dat vrije. Een vonkje sluimert ten minste in allen. Het is nu onze taak — niet om ons buiten het groote



29/01/26 23:00 3/6 Socialisme en dienstweigering

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

wereldleven maar hier- en daarmee bezig te houden, ’t zij dan met schoonheid of waarheid, ’t zij met
godsdienst of wetenschap — in het volle menschheidsleven onze heilige roeping tot vrijheid, die
tevens de roeping der menschheid is, te vervullen. Kunnen wij uit de kapita¬listische, imperialistische
omstandigheden van ons leven al niet uit, wij kunnen die van binnenuit omscheppen; wij kunnen het
wereldleven opvoeren in de richting der geestelijke vrijheid, voorzoo- ver wij-zelf, innerlijk bevrijd, die
vrijheid maatschappelijk betoonen. Het kapitalisme, het imperialisme is niet anders dan een politiek-
oeconomisch wereldleven, dat is, zooals het is, dus: zijn moét, zooals het is, omdat de mènschheid is,
zooals ze is; want het is niet anders dan de verhouding der menschen onderling in ver¬band met het
natuurlijk leven. — Denk aan een enkeling: Gij komt ook zoo maar niet van uw verleden af. Gij hebt
b.v. iets verkeerds gedaan in uw leven. Dat heeft onvermijdelijke conse¬quenties gehad, die gij niet
alle meer kunt wegwerken. Nu wilt gij anders. Nu wilt gij beter. Maar de gevolgen van uw daden
blijven. Nu aanvaardt gij de gegeven werkelijkheid, voorzoover gij wel moet, als lot; ten opzichte
waarvan gij u handelend open¬baart in nieuwe daden op grond van uw vernieuwde gezindheid. En
zoo komt uit het kwade ten slotte ’t goede voort. — In den mensch aanvaarde de menschheid, in de
menschheid aanvaarde de mensch het kapitalistisch systeem als lot, voorzoover dat wel moet. Maar
nooit verder, dan zóo, dat men dit kapitalisme tegelijk in socialistischen zin kan omzetten. Anders
houdt men de levensontwikkeling der menschheid öf op hetzelfde niveau, òf trekt die neer in het
noodlot der dierlijke driften. Liever offere men zich in de richting der vrijheid, dan dat men veilig-en-
wel, op het verleden parasiteerend, het geestesleven tot een last, tot een neerdrukkende macht
wordt.

Dat wisten Hegel en Marx, dat de wereldgeschiedenis wordt opgevoerd tot vrijheid door en ondanks
de menschenkinderen. Dat verstonden van ouds de christenen, voorzoover zij zich niet terugtrokken
achter kloostermuren, maar uittogen ter wereldheili- ging. En wanneer dan ook voor onzen geest
„duizend jaren één dag” worden, dan zien wij, hoe door en ondanks de wereld¬geschiedenis steeds
wonderlijker schatten van wijsheid en schoonheid en goedheid voortbreken in den tijd; hoe een
innerlijke Macht, van binnen uit, het menschheidsleven schept en herschept. Men vergelijke eens den
geest van het Richterenboek met dien van Jeremia; van Boeddha met dien van Christus. Er is op
allerlei gebied objectief vooruitgang: techniek, wetenschap, kunst, zedelijk¬heid, godsdienst, zij
hebben allen hun geschiedenis. En die geschiedenissen hangen weer onderling samen in de éene
cul¬tuurgeschiedenis, die ontstaat uit het groote levensoffer van millioenen. Zoo is de menschheid
opgegroeid, en telkens weer innerlijk omgeschapen tot hooger leven, dat door omstandigheden werd
gewekt; zoo is het leven der (private) persoonlijkheid in de laatste negentien eeuwen meer en meer
vergeestelijkt (d.w.z. was er objectief gelegenheid voor menschen, om zich als persoon¬lijkheid te
vergeestelijken en te doen vergeestelijken als nimmer te voren). De vrijheid des menschen werd in
het moderne individualisme ten slotte formeel openbaar. Doch deze vrijheid was eene abstractie:
stond buiten het gemeenschapsleven, gelijk dit vooral in politiek en oeconomie aan den dag trad. Ja,
’t was ermee in strijd. Want het leven der maatschappij — Engels en Tolstoi hebben het opgemerkt —
verkeert nog in het stadium der dierlijkheid. De individueele ethiek vloekte al meer onmis¬kenbaar
met de sociale ethiek. Deze laatste was eigenlijk geen ethiek. Uit den instinctieven
zelfhandhavingsdrang van individu, geslacht, stam enz. kwam voort de steeds meer bewuste, wel-
overlegde zelfdoorzettingsdwang van staten en volken, ’t Beneden- bewuste en ’t welbewuste
speelden door elkander heen. Het geestelijke lag nog, in het natuurlijke verwikkeld, verborgen, en
roerde het zich, dan roerde het natuurdriftige machtig mede. Terwijl de mensch als enkeling ernaar
streefde (streven kon) voor zich zelf en in zijn particuliere betrekkingen zijn leven om te scheppen tot
een kosmos, een welgeordend en schoon, harmonisch levensgeheel, werd diezelfde mensch als
gemeenschapswezen door chaotische machten redeloos beheerscht, en gelukte het hem niet, zich
duidelijk te maken, hoe instinct, zelfzucht, opofferings¬gezindheid, liefde, hoe driften en deugden
door elkander speelden. Het onbewuste was hier nog volkomen meester van 't bewuste; terwijl
binnen den kring van het particuliere leven de redelijk¬zedelijke vrijheid zich reeds betoonde in
geestelijken strijd en zegepraal. Eerst moest echter juist die menschelijke persoonlijkheid worden



Last update:
16/10/19
09:40

namespace:socialisme_en_dienstweigering https://anarchisme.nl/namespace/socialisme_en_dienstweigering?rev=1498775024

https://anarchisme.nl/ Printed on 29/01/26 23:00

gewekt, eerst moest de menschheid zich van hare geest¬kracht, haar innerlijk, omscheppend
vermogen in de enkelingen bewust worden, voor en aleer die enkelingen naar een harmonie van vrije
persoonlijkheden, die samen de natuur met geestelijke doeleinden welbewust beheerschen, konden
gaan streven.

Daarom is, groot gezien, eerst de afzondering in de middel- eeuwsche kloosters noodzakelijk, vóór in
de nieuwe geschiedenis de mensch naar voren treedt ter wereld-verovering, ter wereld- omwenteling,
ter wereld-doorheiliging. En nù is het oogenblik aangebroken van crisis tusschen het privaat-leven,
dat beheerscht wordt (behoort te, of: kan worden) door religieus-zedelijke ideeën, en het
maatschappelijk leven, waarin macht nog immer beslist over (on)recht. Het gemeenschapsleven moet
in politiek en oeconomisch opzicht tot hooger worden wedergeboren — of de zedelijke
persoonlijkheid, de persoonlijke zedelijkheid, de waar¬achtig religieuze mensch, de waarlijk
menschelijke religie moet ondergaan. Zie! wij hebben als gegeven vrijheid voor ons privaat bestaan
het heerlijkst geestesleven: wij mogen dat in ons opnemen; wij kunnen daarin ingroeien, en zoo ja,
dan zullen wij ten slotte zelf een nieuwe bron van geestesleven worden. Maar tegelijk voelen wij ons
gekneld in natuurlijke gebondenheid door de politiek-oeconomische machten. De spanning is heden
tot op het uiterste. Onze vrijheid kan onze slavernij niet meer verdragen. Onze slavernij wil onze
vrijheid vermoorden. Wij — de tegenwoordige menschheid in ons — hebben dit noodlot niet-ter-daad
te breken, of… worden gebroken, en het leven valt voor eeuwen terug. Wij hebben daarom noodig
allereerst een heilige gezindheid, die bereid maakt, zich om der wille van de vrijheid te offeren. Maar
dan een zoo goed mogelijk inzicht, opdat wij weten, in hoeverre wij staat en maatschappij mogen
aanvaarden, en in hoeverre niet. Als het ons niet gaat om alles, wat goed is en schoon op alle gebied,
dan zijn we halfslachtige strijders. Want dan leven wij hier en ginds nog uit het natuurdriftige, en
houden het mensch- heidsleven in zijn ontwikkeling elders tegen, ondanks de schoonste leuzen en
schijnbaar de edelste daden op ander gebied. Hoe meer de menschheid Vrijheid nadert, hoe hooger
ieder persoon¬lijk moet staan, om ’t leven tot haar op te voeren. Niets stelt hooger eischen aan ons
persoonlijk dan ’t socialisme. Als wij aan onszèlf denken in dezen strijd, aan onze familie vóór al, aan
onze toekomst, ja, zelfs aan onze natie, ons werelddeel, of slechts aan het eerst-volgende geslacht,
dan kunnen wij den strijd niet op de ware wijze voeren. Wij hebben onze gezindheid steeds zuiverder
te richten op de menschheid-in-vrijheid, ons ideaal zoo hoog mogelijk stellen, en dat ideaal tegelijk
zoo wetenschap¬pelijk mogelijk op te bouwen op grond van onze kennis van de menschelijke ziel
(psychologie) en van de ziel der menschheid (cultuurphilosophie). Wij hebben het huidig
maatschappelijk leven te doorgronden; het te aanvaarden, voorzoover het in formeel opzicht reeds
socialistisch is, en in materieel opzicht socialistisch is om te zetten. En het overige te verwerpen, te
bestijden, ten onder te brengen. Anders brengt het òns ten onder. Wij hebben waan op waan te
verscheuren; onze gevoelens te wantrouwen. Niet, of wij voor ons vaderland willen sterven, is
belangrijk. Maar waarom wij dat willen; en hoe wij dat zullen doen op de beste wijze. Niet, of wij in het
oeconomisch proces zwoegen is belangrijk, maar waartoe wij dat doen, en waardoor gedreven.

Er moet een algemeene levensherziening plaats vinden. Wij moeten niets liever doen dan dienen,
maar slechts tot de komst der Vrijheid. Dat is onze levensroeping. Heel ons innerlijk leven en heel ons
uiterlijk leven moeten voortdurend omgezet en ver¬heerlijkt. Zoo niet, wij leven te vergeefs. Zoo niet,
ook militaire dienstweigering heeft bitter weinig te beduiden. Wat wij dan wellicht op het eene gebied
goed doen, bederven wij op een ander gebied. En teekenen op een Manifest heeft inderdaad slechts
waarde, als „onze gansche ziel” zich tegen het militairisme keert, en wij inderdaad op alle gebied
gaan weigeren „ontrouw te plegen aan ons geweten, onze overtuiging, of wat wij de hoogste wetten
van algemeene menschelijkheid achten.”

Terecht zien we in de dienstweigering slechts „één der middelen welker samenwerking het
militairisme zal vernietigen”. Want opzichzelf is het niet voldoende. Wij zouden op andere wijze



29/01/26 23:00 5/6 Socialisme en dienstweigering

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

nochtans slaven blijven van het imperialisme, indien wij niet op alle gebied tegelijk ons zoo principieel
mogelijk stelden. Kapita¬lisme zonder oorlog is óók nog mogelijk!

Zoo wordt het socialisme een ideaal, dat heel ons leven op- eischt. Hier verstaan wij, dat in den Bijbel
telkens sprake is van de noodzakelijkheid der wedergeboorte. Als er geen boven- menschelijke,
goddelijke, scheppende en herscheppende, levens- vernieuwende krachten ingrijpen, komt de
menschheid den „geeste¬lijken boosheden in de lucht” niet te boven. Hier roept het socialisme om
het Christendom. Wij kunnen dit alles niet. ’t Is ons te machtig. En toch — er is een drang in ons.
Ondanks het menschelijke, al te menschelijke, worstelt in ons het Boven- menschelijke. Wij weten niet
van waar het komt, noch waar het heen gaat, maar een Goddelijk Leven is sterker dan wij, en maakt
ons sterk, als wij onszelf vergeten, en Het willen.

Dienst-weigering krijgt eerst waarlijk waarde, als wij goddelijken dienst doen. Paulus heeft dit
begrepen, waar hij schrijft: „Dat dan de zonde niet heersche in uw sterfelijk lichaam, om haar te
gehoorzamen in de begeerlijkheden van dat lichaam. En stelt uwe leden niet der zonde tot wapenen
der ongerechtigheid: maar stelt uzelven Gode, als uit de dooden levend geworden zijnde, en stelt uwe
leden Gode tot wapenen der gerechtigheid… Weet gij niet, dat, wien gij uzelven stelt tot
dienstknechten ter gehoor¬zaamheid, gij dienstknechten zijt desgenen, dien gij gehoorzaamt, òf der
zonde tot den dood, of der gehoorzaamheid tot gerechtig¬heid? Maar Gode zij dank, dat gij wel
dienstknechten der zonde waart, maar dat gij nu van harte gehoorzaam geworden zijt aan het
voorbeeld der leer, tot hetwelk gij overgegeven zijt, en vrijgemaakt zijnde van de zonde, zijt gemaakt
dienstknechten der gerechtigheid“.

Tolstoi is de man geweest, die vooral de menschen van onze dagen de noodzakelijkheid der
geestelijke vernieuwing heeft doen verstaan. Het is niet van belang, wat in zijn theoriën onjuist is. Het
is van belang dat de kern ervan Gods eigen waarheid is, zóo gezegd, dat die weerklank vond in het
hart van den modernen mensch. Dat heel Europa dezen man als een boetgezant heeft erkend,
bewijst, dat het besef reeds vóór den oorlog begon door te dringen, dat een wedergeboorte, een
geboorte van Boven, een heilige levensvernieuwing noodzakelijk is, en dat de mensch thans geroepen
wordt als nooit, om als medearbeider Gods het leven te verheerlijken.

De snelle opkomst en diepe val der moderne sociaal-democratie heeft de onmogelijkheid bewezen,
het wereld-geestesleven op de wijze van ’t vulgair historisch-materialisme verder te brengen.
Historisch spiritualisme, uit het leven geboren, door het Leven gedragen, — daarin ligt ons heil. Uit
„Opwaarts” no. 412 (herzien).

Voetnoten

[1] Deze brief werd geschreven aan arbeiders tijdens den Fransch-Duitschen oorlog. Vgl. Fors
Clavigera (uitg. Evers, Groningen).
[2] Vgl. B. de Ligt, De Mensch als Middelaar, en de daarin genoemde lectuur van Carlyle en
Emerson.
[3] Vgl. De Samenwerking, 2e Jaargang, blz. 425.

antimilitarisme, militarisme, geweld, religie, christen-anarchisme

https://anarchisme.nl/list/antimilitarisme?do=showtag&tag=antimilitarisme
https://anarchisme.nl/list/militarisme?do=showtag&tag=militarisme
https://anarchisme.nl/list/geweld?do=showtag&tag=geweld
https://anarchisme.nl/list/religie?do=showtag&tag=religie
https://anarchisme.nl/list/christen-anarchisme?do=showtag&tag=christen-anarchisme


Last update:
16/10/19
09:40

namespace:socialisme_en_dienstweigering https://anarchisme.nl/namespace/socialisme_en_dienstweigering?rev=1498775024

https://anarchisme.nl/ Printed on 29/01/26 23:00

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/socialisme_en_dienstweigering?rev=1498775024

Last update: 16/10/19 09:40

https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/socialisme_en_dienstweigering?rev=1498775024

	Socialisme en dienstweigering
	Socialisme en dienstweigering
	Voetnoten


