
19/01/26 07:12 1/7 Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

Weigeren om te wachten: anarchisme en
intersectionaliteit

Door Deric Shannon en J. Rogue

Originele titel: Refusing to wait: anarchism and intersectionality
Verschenen: 2009
Bron: Doorbraak,
http://www.doorbraak.eu/links-en-intersectionaliteit-deel-1-wat-kan-anarchisme-ervan-leren-en-
eraan-bijdragen ; Anarkismo.net, http://anarkismo.net/article/14923
Vertaling: Eric Krebbers

Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit

Het anarchisme kan veel leren van de feministische beweging. In veel opzichten heeft het dat al
gedaan. Anarcha-feministen hebben een analyse van het patriarchaat ontwikkeld die dat patriarchaat
linkt aan de staatsvorm. We hebben geleerd van de slogan: “Het persoonlijke is politiek”
(bijvoorbeeld: mannen die gendergelijkheid nastreven moeten de vrouwen in hun eigen omgeving ook
met respect en waardigheid behandelen). We hebben geleerd dat geen enkel revolutionair project
voltooid kan worden wanneer mannen vrouwen systematisch domineren en uitbuiten; dat socialisme
een leeg doel is – ook al is het “staatloos” – als de mannelijke dominantie over vrouwen intact blijft.

Dit essay beargumenteert dat anarchisten ook kunnen leren van de theorie van “intersectionaliteit”
die is ontstaan vanuit de feministische beweging. De anarchistische concepten van klassenstrijd zijn
bijvoorbeeld verbreed door de opkomst van de feministische bewegingen,
mensenrechtenbewegingen, LGBTQ*-bewegingen, bewegingen voor de rechten van mensen met een
beperking, enzovoorts. Maar hoe positioneren wij onszelf ten opzichte van deze strijden? Wat is hun
relatie tot de klassenstrijd die aan de basis staat van de strijd voor het socialisme? Zetten we die
strijden neer als “louter identiteitenpolitiek” die de historische taak van de arbeidersklasse eerder
vertroebelt dan verheldert? En als we dat niet doen, hoe zouden anarchisten de belangen van deze
bewegingen dan in onze politieke theorie en praktijk kunnen toepassen?

Waarom intersectionaliteit? Hoe we hier zijn gekomen

Volgens veel mensen begon de feministische beweging in de Verenigde Staten met de strijd van
vrouwen voor het vrouwenkiesrecht. Deze focus op electoralisme werd toen echter al door veel
radicale vrouwen van rond die eeuwwisseling bekritiseerd omdat zij het te beperkt vonden. Immers,
wat heeft het kiesrecht teweeggebracht voor de vrouwen uit de arbeidersklasse? Hoe kan het kiezen
voor een nieuwe groep heersers zorgen voor eten in hun eigen monden en in die van hun familie? In
feite weigerden veel radicale vrouwen van deze periode om zich te identificeren als “feministen”
omdat zij het feminisme vooral zagen als een beweging voor vrouwen van de bourgeoisie die zich niet
bezighielden met de klassenstrijd (zie hier voor een interessante discussie daarover in de context van
het Spaanse anarcho-syndycalisme van het begin van de twintigste eeuw). Veel vrouwen uit de
arbeidersklasse zagen hun “feministische” tijdgenoten als bondgenoten “van alle krachten die de

https://anarchisme.nl/namespace/deric_shannon
https://anarchisme.nl/namespace/j._rogue
http://www.doorbraak.eu/links-en-intersectionaliteit-deel-1-wat-kan-anarchisme-ervan-leren-en-eraan-bijdragen
http://www.doorbraak.eu/links-en-intersectionaliteit-deel-1-wat-kan-anarchisme-ervan-leren-en-eraan-bijdragen
http://anarkismo.net/article/14923


Last
update:
20/12/21
10:37

namespace:weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit https://anarchisme.nl/namespace/weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit

https://anarchisme.nl/ Printed on 19/01/26 07:12

meest vastberaden vijanden zijn van de werkende mensen, van de armen en de onterfden”. Zij zagen
de vroege feministische beweging als enkel een beweging voor vrouwen van de bourgeoisie, die geen
oplossingen bood voor de prominente armoede en uitbuiting die inherent zijn aan de ervaringen van
de arbeidersklasse in een geklassificeerde samenleving.[1]

De anarchisten uit die tijd liepen soms al vooruit op de argumenten die voort zouden komen uit de
feministische beweging, vooral op de argumenten die betrekking hadden op intersectionaliteit. We
streden tegen het klassenreductionisme, dat vaak voorkwam in het bredere socialistische milieu.
Vroege anarchisten schreven over onderwerpen als prostitutie en vrouwenhandel, gedwongen
sterilisaties en het huwelijk[2] om zo de anarchistische kritiek op hiërarchie te verbreden en om op
kritische wijze belang te hechten aan de problemen van vrouwen, terwijl zij tegelijk ook een
socialistische visie overbrachten van een toekomstige coöperatieve en klasseloze samenleving. Veel
van deze vroegere werken lieten een connectie zien tussen de onderdrukking van vrouwen en de
uitbuiting van de arbeidersklasse. De weigering van veel vrouwen uit de arbeidersklasse om deel te
nemen aan de strijd van hun “feministische” tijdgenoten toonde ook de problemen van een
universeel, op identiteit gebaseerd feminisme, dat de onderdrukking van vrouwen zag als een
hiërarchie die kan worden bestreden zonder eveneens kapitalisme te bestrijden.

We willen zeker niet de suggestie wekken dat anarchisten nooit reductionistisch bezig waren. Helaas
stonden veel anarchistische mannen afwijzend tegenover de belangen van vrouwen. Een van de
redenen dat de Mujeres Libres het belang zagen van een aparte vrouwenorganisatie rond de periode
van de Spaanse burgeroorlog, was dat “veel anarchisten de issues van de onderdrukte vrouwen als,
op zijn best, ondergeschikt aan de emancipatie van arbeiders achtten. Als een probleem dat zal
worden opgelost “op de dag van de revolutie”. Helaas is deze houding in sommige politieke
omgevingen geen historische eigenaardigheid, ook al zou het dat wel moeten zijn. En het waren
dergelijke veronderstellingen die een belangrijke theoretische achtergrond werden voor de “tweede
feministische golf”.

Tegenstrijdige visies gedurende de “tweede golf”

Gedurende de late jaren zestig tot de vroege jaren tachtig ontstonden nieuwe vormen van feminisme.
Veel feministen leken zich aangetrokken te voelen tot vier tegenstrijdige theorieën met elk een heel
andere uitleg van de onderdrukking van vrouwen.

Net als hun historische voorgangers van de bourgeoisie, zagen liberale feministen de noodzaak niet
van een revolutionaire breuk met de bestaande samenleving. Hun focus lag op het breken van het
“glazen plafond” om zo meer vrouwen op politieke en economisch machtige posities te krijgen.
Liberale feministen namen aan dat de bestaande institutionele regelingen niet fundamenteel
problematisch waren. Hun taak was het zorgen voor gelijkheid van vrouwen binnen het kapitalisme.

Een andere theorie, die soms wordt aangeduid als radicaal feminisme, beargumenteerde dat er
afstand moest worden genomen van “mannelijk links”, omdat dat links hopeloos reductionistisch was.
Veel vrouwen uit de mensenrechtenbeweging of de anti-oorlogsbeweging klaagden over nadrukkelijk
seksisme binnen de bewegingen. Zo werden vrouwen gedegradeerd tot secretariële taken, werden ze
lastig gevallen door mannelijke leiders en was er sprake van een algemene buitensluiting in de linkse
politiek. Volgens veel radicale feministen uit deze periode werd dat veroorzaakt door het heersende
patriarchale systeem, oftewel de systematische en geïnstitutionaliseerde dominantie van mannen
over vrouwen. Voor deze feministen was de strijd tegen het patriarchaat de belangrijkste strijd voor



19/01/26 07:12 3/7 Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

het creëren van een vrije samenleving, aangezien gender de meest diepgewortelde en oudste
hiërarchie is.[3]

Marxistische feministen daarentegen plaatsten de onderdrukking van vrouwen binnen de
economische sfeer. Het gevecht tegen kapitalisme werd gezien als de belangrijkste strijd, aangezien
“de geschiedenis van alle tot dusver bestaande samenlevingen de geschiedenis is van
klassenstrijd.”]4] Marxistische feministen meenden dat de economische “onderbouw” van de
samenleving een bepalende invloed had op de culturele “bovenbouw”. De enige manier om gelijkheid
tussen mannen en vrouwen te bereiken was daarom door het vernietigen van het kapitalisme. Omdat
nieuwe, egalitaire economische regelingen de mogelijkheid boden voor een nieuwe, egalitaire
bovenbouw. Dat was de bepalende natuur van de economische basis.

Uit de gesprekken tussen marxistische feministen en radicale feministen ontstond een andere
benadering, namelijk de “duale systeem theorie”.[5] Later zou deze theorie worden aangeduid als
socialistisch feminisme. Vanuit die duale systeem theorie beargumenteerden feministen dat er een
“theoretische discussie” ontwikkeld moest worden die “evenveel gewicht geeft aan het patriarchale
systeem als aan het systeem van het kapitalisme”. Hoewel deze benadering veel bijdroeg aan het
oplossen van de discussie over welke strijd nu het belangrijkst moest zijn (de strijd tegen het
kapitalisme of de strijd tegen het patriarchaat), bleef er nog steeds veel te wensen over. Zo vinden
zwarte feministen dat een dergelijke benadering de structurele analyse van “ras” buiten beschouwing
laat.[6] En verder: waar blijft de onderdrukking op basis van seksualiteit, van beperkingen, van
leeftijd, enzovoorts, in deze analyse? Vallen al deze dingen te reduceren tot het kapitalistische
patriarchaat?

Het is tegen deze theoretische achtergrond dat het begrip “intersectionaliteit” ontstond. Maar het
waren niet alleen abstractie en theorie die tot het nieuwe inzicht leidden. Zoals eerder is genoemd,
waren de ervaringen van vrouwen met de bredere linkse beweging een deel van de reden dat
feministen de noodzaak zagen van een aparte analyse van het patriarchaat als een systeem van
onderdrukking. Zonder een analyse van het patriarchaat, waarbij dat op gelijke hoogte werd gezet
met het kapitalisme als een organiserend systeem in ons leven, was er geen adequaat antwoord op
de mannelijke leiders die suggereerden dat we de onderdrukking van vrouwen kunnen afhandelen
nadat we de “belangrijkere” klassenstrijd hebben afgehandeld.

Deze spanningen waren niet beperkt tot politiek links, maar bestonden ook binnen de feministische
beweging. Waarschijnlijk komt een van de beste voorbeelden daarvan uit de pro-choice beweging in
de Verenigde Staten. In de periode voor de rechtszaak Roe vs. Wade in 1973 werd de wetgeving
omtrent abortus gezien als iets dat van staat tot staat geregeld moest worden. Feministen
mobiliseerden rond de rechtszaak omdat zij wilden dat legale abortus in het hele land gegarandeerd
zou worden. Uiteindelijk werden er inderdaad legale garanties gegeven voor abortus gedurende het
tweede kwartaal, maar de retoriek van “keuze” en “legalisering” liet voor veel feministen nog teveel
onbesproken.

En die ervaringen hebben de basis gelegd voor het ter discussie stellen van het idee van universele,
monolithische ervaringen van “vrouwelijkheid”, zoals het vaak wordt genoemd in de kader van
identiteitenpolitiek. Zwarte feministen en vrouwenisten vonden bijvoorbeeld dat er met de eenzijdige
focus op het legaliseren van abortus voorbij werd gegaan aan de gedwongen sterilisatie van zwarte
vrouwen in de VS en het weigeren van hun recht op het krijgen van kinderen.[7] Daarnaast vonden
vrouwen uit de arbeidersklasse dat een gelegaliseerde “keuze” vrijwel betekenisloos was zonder
socialisme, omdat een legale maar onbetaalbare abortus nauwelijks een “keuze” voorstelde. Echte
vrijheid van reproductie betekende voor vrouwen uit de arbeidersklasse meer dan alleen legale
abortus. Velen van hen wilden graag kinderen, maar konden het zich simpelweg niet veroorloven om
ze op te voeden. Sommige vrouwen wilden een verandering in de culturele normen en gebruiken van



Last
update:
20/12/21
10:37

namespace:weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit https://anarchisme.nl/namespace/weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit

https://anarchisme.nl/ Printed on 19/01/26 07:12

een samenleving die de keuzen veroordeelde die vrouwen maakten over hun lichamen. Anderen
eisten dat er klinieken voor reproductieve gezondheid in de buurten kwamen. Kortom: het ging hen
om “reproductieve vrijheid”, een kader waarin rekening wordt gehouden met de belangen van alle
vrouwen, en niet alleen met de belangen van de witte, heteroseksuele, middenklasse vrouwen (de
schijnbare standaardpositie van de pro-choice beweging).

Intersecties

Deze ervaringen binnen de feministische beweging en de bredere linkse beweging riepen veel vragen
op bij feministen. Hoe creëren we een beweging waarbij de focus niet ligt op de belangen van de
meest geprivilegieerden? Hoe blijven we verbonden aan het socialisme, zonder ondergeschikt te
worden aan een politiek die de belangen van vrouwen als secundair beschouwt? Hoe zou politieke
organisatie eruit zien wanneer die eerder is gebaseerd op een gemeenschappelijke verbondenheid
aan het beëindigen van dominantie, dan op een veronderstelde gemeenschappelijke ervaring die in
werkelijkheid gebaseerd is op één enkele identiteit? Langzamerhand werden deze vragen
beantwoord, grotendeels door zwarte feministen, queers en seks-radicalen, aan de hand van de
theorie van intersectionaliteit. Een theorie die kritisch was op de traditionele klassen- en
identiteitenpolitiek.[8]

Intersectionaliteit stelt dat onze sociale locaties in termen van ras, gender, seksualiteit, nationaliteit,
beperkingen, leeftijd, enzovoorts, niet gemakkelijk los van elkaar gezien kunnen worden. Spreken
over een universele ervaring als “vrouw”, bijvoorbeeld, is problematisch omdat “vrouwelijkheid”
verschillend wordt ervaren, afhankelijk van ras, klasse, seksualiteit, enzovoorts. Daarom neigde een
onnadenkende feministische beweging, die ogenschijnlijk is gecentreerd rond de belangen van
“vrouwen”, ertoe om alleen de belangen te overdenken van de meest geprivilegieerden van die
sociale categorie.

Onze verschillende sociale locaties, en de hiërarchieën waar ze uit voortkomen, kruisen op complexe
manieren en zijn ook niet makkelijk te scheiden. Mensen bestaan niet in een vacuüm als “vrouwen”,
“mannen”, “witten”, “arbeidersklasse”, enzovoorts, los van andere patronen van sociale relaties.
Daarnaast functioneren al deze systemen van onderdrukking en uitbuiting elk op een unieke wijze.
Om twee duidelijke voorbeelden daarvan te geven: klasse is een sociale relatie gebaseerd op de
uitbuiting van iemands arbeid. Als socialisten streven we naar de afschaffing van klassen, en niet naar
het einde van klasse-elitisme in het kapitalisme. Dat maakt klasse uniek. Hetzelfde geldt voor het
idee van “seksuele oriëntatie” dat is ontwikkeld in de negentiende eeuw, toen het idee ontstond dat
“de homoseksueel” een bepaald soort persoon was. Als gevolg daarvan werd er een identiteit
gecreëerd, die puur was gebaseerd op de voorkeur voor een gender bij seksuele partners, en waarbij
de ontelbare andere manieren waarop mensen hun seksualiteit kunnen organiseren werden
genegeerd (zoals het aantal partners, voorkeur voor seksuele handelingen, enzovoorts). Ook werd
daarmee de seksuele identiteit gelimiteerd tot drie categorieën: hetero, homo en bi, alsof een bredere
band van aantrekkingen en variëteiten niet mogelijk was. Een belangrijk onderdeel van de bevrijding
van de seksualiteit is daarom het opruimen van deze categorieën, om iedereen een leefbaar
seksueel/sociaal bestaan te bieden. Dat maakt ook seksualiteit uniek.

Deze gestructureerde ongelijkheden en hiërarchieën houden elkaar in stand. Zo levert de arbeid van
vrouwen in het kraambed en bij de opvoeding van kinderen nieuwe lichamen voor de alomvattende
sociale fabriek, waardoor kapitalisme kan blijven voortduren. Witte superioriteit en racisme staan de
kapitalistische controle over een segment van de arbeidsmarkt toe dat kan dienen als goedkope



19/01/26 07:12 5/7 Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

arbeid. Gedwongen heteroseksualiteit dwingt tot patriarchale familievormen, waardoor het
patriarchaat en de mannelijke dominantie worden versterkt. En alle gestructureerde vormen van
ongelijkheid dragen bij aan het nihilistische uitgangspunt dat geïnstitutionaliseerde hiërarchie
onvermijdbaar is en dat bevrijdingsbewegingen gebaseerd zijn op utopische dromen.

Voorstanders van intersectionaliteit vinden dat alle strijden tegen dominantie noodzakelijk zijn voor
het creëren van een vrije samenleving. Het is onnodig om een ranglijst te creëren van verschillende
sociale strijden, en te suggereren dat de ene strijd voorrang moet krijgen op de andere, omdat de
verschillende strijden elkaar kruisen en beïnvloeden. De geschiedenis heeft aangetoond dat deze
methode van het rangschikken van onderdrukkingen verdeeldheid veroorzaakt, en erger nog, de
solidariteit ondermijnt. Gedurende het organiseren en ontwikkelen van de politieke praktijk kunnen
we, door na te denken over onszelf, de ‘marginale strijden’ naar het centrum van onze eigen analyses
verplaatsen. Zo kunnen we de vooroordelen van privileges vermijden, iets dat historisch gezien tot
zoveel verdeling heeft geleid binnen het feminisme en binnen bredere linkse bewegingen.

Een goed hedendaags voorbeeld van intersectionaliteit in de context van de praktijk van de sociale
beweging is Incite! (Women of Color Against Violence). Dat “is een landelijke activistische organisatie
van radicale feministen van kleur die een beweging opbouwt die geweld tegen vrouwen van kleur en
onze gemeenschappen kan stoppen door middel van directe actie, kritische dialoog en grassroots
organizing”. Een reden waarom Incite! opvalt ten opzichte van andere organisaties tegen geweld is
hun systeemanalyse. Incite! erkent dat vrouwen van kleur geweld ervaren omdat zij leven in de
“gevaarlijke intersecties” van witte suprematie, patriarchaat, kapitalisme en andere onderdrukkende
structuren en instituties. In plaats van het simpel reduceren van de ervaringen tot iets individueels,
herkent men de systemen die mensen onderdrukken en uitbuiten. Incite! heeft haar aanpak zodanig
gestructureerd dat men gemarginaliseerde groepen “hercentraliseert”, in tegenstelling tot methoden
van “inclusiviteit” die gebaseerd zijn op één enkele sociale locatie. Volgens Incite! voegt
“inclusiviteit” simpelweg een multiculturele component toe aan het individualistische, door witten
gedomineerde organizing, dat zo vaak voorkomt in de VS. In plaats daarvan vragen zij om het
“hercentraliseren” van het framework rond de gemarginaliseerde groepen. Dat is om er zeker van te
zijn dat hun organizing zich richt op belangen van diegenen die historisch vaak over het hoofd werden
gezien door het feminisme. Dat met het idee dat alle mensen profiteren van de bevrijding van meer
gemarginaliseerde groepen, terwijl de focus op de meer geprivilegieerde elementen binnen een
gegeven sociale categorie anderen juist achterstelt (als voorbeeld gaven we de strijd voor het
stemrecht en de legalisering van abortus). Incite! focust zich nadrukkelijk op de belangen van de
arbeidersklasse die over het algemeen worden genegeerd (bijvoorbeeld van werkers in de
seksindustrie, mensen in gevangenissen, trans-mensen en drugsgebruikers). Door deze mensen
centraal te stellen binnen het organizen, focust men zich meer op de mensen die op de gevaarlijke
intersecties staan van onderdrukking en uitbuiting. Daarmee tackelt men het systeem als geheel, en
niet alleen de meer zichtbare of bevoordeelde aspecten. In aanvulling daarop ziet Incite! de staat als
een van de belangrijkste veroorzakers van geweld tegen zwarte vrouwen en probeert men een
grassroots organisatie op te bouwen, die onafhankelijk van en juist tegen de staat is. Anarchisten
kunnen veel leren van Incite! over het belang van zich focussen op de belangen van alle delen van de
arbeidersklasse. En over het beteugelen van de neiging van de bredere linkse beweging om de
belangen, behoeften, ideeën en het leiderschap van de mensen die leven in de gevaarlijke
intersecties van kapitalisme, witte suprematie, patriarchaat, enzovoorts, te negeren en af te
schrijven.

En wat kan anarchisme betekenen voor de theorie van



Last
update:
20/12/21
10:37

namespace:weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit https://anarchisme.nl/namespace/weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit

https://anarchisme.nl/ Printed on 19/01/26 07:12

intersectionaliteit?

We zijn er sterk van overtuigd dat dit leerproces tweerichtingsverkeer is. Zoals wij onze praktijk
uitbreiden om de belangen mee te nemen die aan de orde worden gesteld door feministen, zo kan het
feminisme er profijt van hebben om te leren van het anarchisme. We zien de bijdrage van anarchisten
aan intersectionaliteit op twee belangrijke manieren terug. Ten eerste kan het anarchisme een
radicale basis bieden van waaruit kritiek kan worden gegeven op de liberale interpretaties van
intersectionaliteit. Ten tweede kunnen anarchisten een kritische analyse van de staat bieden.

Te vaak negeren mensen die een intersectionaliteit-analyse hanteren de uniciteit van de
verschillende systemen van dominantie. Dat wordt enerzijds veroorzaakt door het formuleren van een
algemene kritiek op “klassisme”. Wij erkennen dat klasse-elitisme bestaat, maar helaas herkennen
deze tegenstanders van “klassisme” de unieke kwaliteiten van kapitalisme vaak niet. Dat kan leiden
tot een standpunt waarin in essentie wordt gepleit voor een einde aan het klasse-elitisme met behoud
van kapitalisme. Maar als anarchisten zijn wij niet slechts tegenstanders van het klasse-elitisme, we
zijn ook tegenstanders van de klassensamenleving als geheel. We willen niet dat de regerende klasse
ons aardiger gaat behandelen binnen een systeem dat is gebaseerd op ongelijkheid en uitbuiting (in
andere woorden: kapitalisme). We willen het kapitalisme vernietigen en een nieuwe samenleving
opbouwen waarbinnen klassen niet langer bestaan; we vechten voor socialisme. Anarchisten, als
onderdeel van de socialistische beweging, zijn goed in staat om kritieken te uiten op deze liberale
interpretatie van intersectionaliteit.[9]

En zo zijn wij ook goed in staat zijn om onze kritieken op de staat naar voren te brengen. De staat, die
behalve een set van specifieke instituties (zoals de rechtbank, de politie, politieke lichamen als de
senaat, de president, enzovoorts), ook een sociale relatie is. En de staat beïnvloedt onze levens op
ontelbare manieren. Zo kunnen voormalige gevangenen vaak geen werk meer vinden, zeker niet als
zij een misdrijf hebben gepleegd. Men hoeft maar een korte blik te werpen op de raciale en
klassesamenstelling van de bevolking van de gevangenissen in de VS om te zien hoe
intersectionaliteit daar kan worden toegepast. Voormalige gevangenen, arbeiders die hebben
gestaakt of die vaak meedoen aan directe acties en/of burgerlijke ongehoorzaamheid, enzovoorts,
hebben allemaal specifieke benodigdheden als subjecten in een samenleving die uitgaat van
enerzijds politieke heersers en anderzijds passieve, overheerste subjecten. En de staat neigt ernaar
om bepaalde groepen arbeiders speciaal als doelwit te zien, gebaseerd op hun bestaan binnen de
gevaarlijke intersecties die hierboven zijn genoemd. Anarchisten kunnen een analyse bieden van de
manieren waarop de staat onze levens beheerst, net zoals elke andere vorm van
geïnstitutionaliseerde systemen van dominantie dat doen. En we kunnen, uiteraard, pleiten voor het
vernietigen van dergelijke sociale arrangementen en die vervangen door non-hiërarchische sociale
vormen.

Weigeren om te wachten

Op veel manieren hebben anarchisten historisch gezien voorop gelopen bij sommige ideeën van
intersectionaliteit. Anarchisme, als een politieke filosofie en als een beweging tegen alle vormen van
gestructureerde dominantie, dwang en controle, lijkt goed geschikt te zijn voor de intersectionele
praktijk. Helaas hebben we nog steeds slopende discussies over welke hiërarchie het belangrijkst is
en prioriteit moet krijgen boven andere vormen van hiërarchie. Zoals dat in het verleden heeft geleid
tot verdeeldheid en een gebrek aan solidariteit (stel je voor dat je wordt verteld dat je sommige



19/01/26 07:12 7/7 Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit

Anarchisme.nl - https://anarchisme.nl/

strijden die jou direct aangaan moet opgeven ten gunste van de “juiste” of “belangrijkste” strijd).
Maar de vernietiging van een enkele structurele hiërarchie kan een destabiliserend effect hebben op
de rest, omdat het voortbestaan van elk van deze sociale tegenstellingen ertoe dient om het bestaan
van alle andere hiërarchieën tot “natuurlijk” te verklaren.

We hebben geprobeerd om de opkomst van de theorie van intersectionaliteit binnen het feminisme
uit te leggen en de contouren ervan te beschrijven. Waarschijnlijk nog belangrijker: we hebben
geprobeerd om het te relateren aan politieke praktijk en de strijd van sociale bewegingen, om zo te
voorkomen dat het compleet abstract is en theoretisch los staat van de praktijk. We hopen dat meer
anarchisten bekend raken met intersectionaliteit en het op een positieve manier gaan gebruiken in
het politieke werk. Tot slot hopen we dat meer mensen uit gemarginaliseerde groepen weigeren om
te wachten, dat we de waarde van elke strijd tegen onrechtvaardigheid en hiërarchie erkennen en dat
we kunnen bouwen aan een goed nadenkende praktijk, gebaseerd op solidariteit en wederzijdse
steun, in plaats van verdelende voorschriften over welke strijd het meest van belang is en voorrang
moet krijgen, en welke strijd, dientengevolge, tweederangs of marginaal zou zijn. Ze zijn allemaal
gelinkt en we hebben goede gronden om te weigeren te wachten tot na “de revolutie” om ze aan te
pakken.

Deric Shannon en J. Rogue

Voetnoten

[1] “Feminism in America”, Parker, Robert Allerton. Pag. 124-126 in “Anarchy!: An Anthology of
Emma Goldman’s Mother Earth”, edited by Peter Glassgold.
[2] “They Who Marry do Ill”, Voltairine de Cleyre. Pag. 103-113 in “Anarchy!: An Anthology of
Emma Goldman’s Mother Earth”, edited by Peter Glassgold. En: “Sex Slavery”. Pag 93-103 in
“The Voltairine de Cleyre Reader”, edited by A.J. Brigati.
[3] “The Dialectic of Sex: The Case for Feminist Revolution”, Shulamith Firestone.
[4] “The Communist Manifesto”, Karl Marx, Friedrich Engels.
[5] “The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism: Towards a More Progressive Union”,
Heidi Hartmann. En: “Beyond the Unhappy Marriage: A Critique of the Dual Systems Theory”,
Iris Young. Beide in: “Women and Revolution”, Lydia Sargent (ed.).
[6] “The Incompatible Menage à Trois: Marxism, Feminism, and Racism”, Gloria Joseph. In:
“Women and Revolution”, Lydia Sargent (ed.).
[7] “Killing the Black Body: Race, Reproduction, and the Meaning of Liberty”, Dorothy Roberts.
[8] “Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment”,
Patricia Hill Collins. En: “ Feminism is for Everybody: Passionate Politics”, Bell Hooks.
[9] “Black Flame: The revolutionary class politics of anarchism and syndicalism”, M. Schmidt, M.
van der Walt.

intersectionaliteit, feminisme, racisme, klasse en klassenstrijd, organisatie

From:
https://anarchisme.nl/ - Anarchisme.nl

Permanent link:
https://anarchisme.nl/namespace/weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit

Last update: 20/12/21 10:37

https://anarchisme.nl/list/intersectionaliteit?do=showtag&tag=intersectionaliteit
https://anarchisme.nl/list/feminisme?do=showtag&tag=feminisme
https://anarchisme.nl/list/racisme?do=showtag&tag=racisme
https://anarchisme.nl/list/klasse_en_klassenstrijd?do=showtag&tag=klasse_en_klassenstrijd
https://anarchisme.nl/list/organisatie?do=showtag&tag=organisatie
https://anarchisme.nl/
https://anarchisme.nl/namespace/weigeren_om_te_wachten_-_anarchisme_en_intersectionaliteit

	Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit
	Weigeren om te wachten: anarchisme en intersectionaliteit
	Waarom intersectionaliteit? Hoe we hier zijn gekomen
	Tegenstrijdige visies gedurende de “tweede golf”
	Intersecties
	En wat kan anarchisme betekenen voor de theorie van intersectionaliteit?
	Weigeren om te wachten
	Voetnoten


